

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
حَصَادُ أَضْلَالِ الْمُسْكِنَةِ

جَمْعٌ وَرَتِيبٌ  
أَحْمَدَ فَزِيدٌ  
عَفَا اللَّهُ عَنْهُ

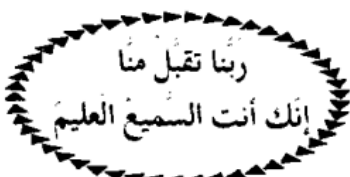
دَارُ الْأَمَانَاتِ  
لِلطَّبِيعَ وَالنَّشْرِ وَالتَّوزِيعِ  
(إِسْكَنْدَرِيَّة)  
٥٤٥٧٧٩

دَارُ الْقِيمَةِ  
يَتَنزَعُ الْكِتَابُ إِلَيْهِ بِطْرَاطِ وَالْتَّعِيرِي  
تَذَكِّرْ: ١٢٧٩ مِدَارْ: ٣٠٢٠٢

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
حَصَابُ أَعْضُلِ الْأَعْسَنَةِ

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ



زنگنه لحقوق بشریت



دار الأطياف ١٧ شارع جميل الخياط. مصطفى كامل. إسكندرية  
لطبع والتوزيع والنشر: ٥٤٥٧٧٦٩ ت: ٥٤٤٦٤٩٦

## مُقْتَدِّمَةٌ

إِنَّ الْحَمْدَ لِلَّهِ، نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِينُهُ وَنَسْتَغْفِرُهُ، وَنَعُوذُ بِاللَّهِ  
مِنْ شَرُورِ أَنفُسِنَا وَسَيِّئَاتِ أَعْمَالِنَا، مَنْ يَهْدِهِ اللَّهُ فَلَا مُضِلٌّ  
لَهُ، وَمَنْ يُضْلِلُ فَلَا هَادِي لَهُ، وَأَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ  
لَا شَرِيكَ لَهُ، وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ.

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَاتِهِ وَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ﴾ [آل عمران: 102].

﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ  
وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَنِسَاءً وَاتَّقُوا اللَّهَ  
الَّذِي تَسَاءلُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا﴾

[النساء: 1].

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيدًا  
ۚ يُصْلِحُ لَكُمْ أَعْمَالَكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ  
فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا﴾ [الأحزاب: 70-71].

أما بعد:

فإن أصدق الحديث كتاب الله تعالى، وخير الهدي هدي محمد ﷺ، وشر الأمور محدثاتها، وكل محدثة بدعة، وكل بيعة ضلاله، وكل ضلاله في النار.

ثم أما بعد،

فقد أخبر المعموم ﷺ الذي ما ينطق عن الهوى، إنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحى، أنَّ الْأُمَّةَ سُوفَ تَفَرَّقُ إِلَى ثَلَاثٍ وَسَبْعِينَ فَرْقَةً، مِنْهَا وَاحِدَةٌ نَاجِيَةٌ، تَصِيرُ إِلَى جَنَّةَ عَالِيَّةٍ، قَطُوفُهَا دَانِيَّةٌ، وَبِوَاقِيهَا عَادِيَّةٌ، تَصِيرُ إِلَى الْهَاوِيَّةِ وَالنَّارِ الْحَامِيَّةِ، وَلَا شَكَّ فِي أَنَّ الْفَرْقَةَ النَّاجِيَّةَ هُمْ أَهْلُ السُّنْنَةِ وَالْجَمَاعَةِ، وَالْطَّائِفَةُ الْمُنْصُورَةُ إِلَى قِيَامِ السَّاعَةِ، الَّذِينَ لَمْ تَزُلْ قُلُوبُهُمْ عَلَى الْحَقِّ مُتَفَقِّهَةٌ مُؤْتَلِفَةٌ، وَأَقْوَالُهُمْ وَأَعْمَالُهُمْ وَعَقَائِدُهُمْ عَلَى الْوَحْيِ لَا مُفْتَرَقَةٌ وَلَا مُخْتَلِفَةٌ، فَانْتَدَبُوا لِنَصْرَةِ الدِّينِ دُعْوَةً وَجَهَادًا، وَقاومُوا أَعْدَاءَهُ جَمَاعَاتٍ وَفَرَادَى، وَلَمْ يَخْشُوا فِي اللَّهِ لَوْمَةً لَا يَئِمُّ، وَلَمْ يَبَالُوا بِعِدَاوَةِ مَنْ عَادَى؛

قهروا البدع المضللة، وشردوا أهلها، واجتثوا شجرة الإلحاد بمعاول السنّة من أصلها، فبها توهم بالبراهين القطعية في المحافل العديدة، وصنفوا في رد شبههم ودفع باطلهم وإدحاض حججهم الكتب المفيدة، فمنهم المتقصي للرد على الطوائف بأسرها، ومنهم المخلص لعقائد السلف الصالحة من غيرها، ولم تنجم بدعة من المضللين الملحدين إلا ويفيد الله لها جيشاً من عباده الخلصين، فحفظ الله عز وجل بهم دينه على العباد، وأخرجهم بهم من ظلمات الزيغ والضلال إلى نور الهدى والرشاد؛ وذلك مصدق قول الله عز وجل بحفظ الذكر الذي أنزله، قال تعالى:

﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ حَافِظُونَ﴾ [الحجر: 9].

وأعلاه لكتمه وتأييده لحزبه إذ يقول: ﴿وَإِنَّ جُنَاحَنَا لَهُمُ الْغَالِبُونَ﴾ [الصفات: 173].

وقال عز وجل: ﴿قُلْ بِفَضْلِ اللَّهِ وَبِرَحْمَتِهِ فِيمَا يَرَوُونَ هُوَ خَيْرٌ مِّمَّا يَجْمِعُونَ﴾ [يونس: 58].

قال ابن القيم - رحمه الله - <sup>(1)</sup> : « وقد دارت أقوال السلف على أن فضل الله ورحمته الإسلام والسنة، وعلى حسب حياة القلب يكون فرحة بهما، وكلما كان أرسخ فيهما كان قلبه أشد فرحاً، حتى إن القلب إذا باشر روح السنة ليرقض فرحاً، أحزن ما يكون الناس، فإن السنة حصن الله الحصين الذي من دخله كان من الآمنين، وبابه الأعظم الذي من دخله كان إلى الله من الواصلين، تقوم بأهلها، وإن قعدت بهم أعمالهم، ويسعى نورها بين أيديهم فإذا طفت لأهل البدع والنفاق أنوارهم، وأهل السنة هم المبيضة وجوههم إذا اسودت وجوه أهل البدعة، **﴿يَوْمَ تُبَيِّضُ وُجُوهٌ وَتُسُودُ وُجُوهٌ﴾** [آل عمران: 106].

قال ابن عباس رضي الله عنهما : تبييض وجوه أهل السنة والائتفاف، وتسود وجوه أهل البدعة والتفرق . وهي الحياة والنور اللذين بهما سعادة العبد وفوزه ، قال

(1) اجتماع الجيوش الإسلامية على غزو المعطلة والجهمية (4,5) دار الفكر.

تعالى : ﴿أَوَ مِنْ كَانَ مِيتًا فَأَحْيَنَاهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُورًا يَمْشِي بِهِ فِي النَّاسِ كَمَنْ مَثْلُهُ فِي الظُّلُمَاتِ لَيْسَ بِخَارِجٍ مِّنْهَا﴾ [الأنعام: 122].

وصاحب السنة حي القلب مستنيره، وصاحب البدعة ميت القلب مظلمه». انتهى .

ففي هذه الأزمنة المتأخرة التي اندرست فيها أعلام الشريعة، وظهرت فيها البدع الشنيعة، وعاد الإسلام كما بدأ غريباً، ما أجدنا بقول ابن المبارك : «واعلم أخي أن الموت كرامة لكل مسلم لقي الله على السنة» (فإنا لله وإنما إليه راجعون) فإلى الله نشكو وحشتنا، وذهب الإخوان، وقلة الأعوان وظهور البدع، وإلى الله نشكو عظيم ما حل بهذه الأمة من ذهاب العلماء وأهل السنة، وظهور البدع.

وما أحقنا بقول سفيان ليوسف بن أسباط : «أي يوسف، إذا بلغك عن رجل بالشرق أنه صاحب سنة فابعث إليه بالسلام، وإذا بلغك عن آخر بالمغرب أنه صاحب سنة فابعث إليه بالسلام، فقد قل أهل السنة والجماعة».

وَلَا شُكٌ فِي أَنَّ مِنَ الدَّوَاهِيِّ الْفَوَاقِرِ، وَالْقَوَاصِرِ الْقَوَاهِرِ،  
أَنْتِشَارُ الْجَهْلِ، وَقَلَّةُ عُلَمَاءِ السُّنْنَةِ، فَفِي مِثْلِ هَذِهِ الْأَزْمَنَةِ يَكْثُرُ  
الْمُفْتَوْنُ لِلنَّاسِ بِآرَائِهِمْ، وَالسَّائِرُونَ وَرَاءِ أَهْوَائِهِمْ وَأَغْرِاضِهِمْ.

قَالَ أَبْنُ الْجُوزِيِّ - رَحْمَهُ اللَّهُ - (١) :

«ابتَعَثَ اللَّهُ سَبْحَانَهُ وَتَعَالَى مُحَمَّدًا عَلَيْهِ السَّلَامُ، فَرَفَعَ الْمَقَابِحَ  
وَشَرَعَ الْمَصَالِحَ، فَسَارَ أَصْحَابُهُ مَعَهُ وَبَعْدَهُ فِي ضَوْءِ نُورِهِ،  
سَالِمِينَ مِنَ الْعُدُوِّ وَغَرُورِهِ، فَلَمَّا انْسَلَخَ نَهَارُ وِجُودِهِ، أَقْبَلَتِ  
أَغْبَاثُ الظُّلْمَاتِ، فَعَادَتِ الْأَهْوَاءُ تَنْشَئُ بَدْعَاهُ، وَتَضْيِيقُ سَبِيلًا  
مَا زَالَ مَتَسْعًا، فَفَرَقَ الْأَكْثَرُونَ دِيْنَهُمْ وَكَانُوا شَيْعَاهُ، وَنَهَضَ  
إِبْلِيسُ يَلْبِسُ وَيَزْخُرُفُ، وَيَفْرُقُ وَيَؤْلِفُ، وَإِنَّمَا يَصْلُحُ لِهِ التَّلْصِصُ  
فِي لَيْلِ الْجَهْلِ، فَلَوْ قَدْ طَلَعَ عَلَيْهِ صَبْعُ الْعِلْمِ افْتَضَحَ».

وَإِنِّي بَعْنَانُ اللَّهِ وَحْولِهِ، أُذَكِّرُ بِهَذِهِ الرِّسَالَةِ طَوَافَ  
الْمُسْلِمِينَ، وَجَمَاعَاتُ الدِّعَوَةِ إِلَى الدِّينِ الْقَوْمِيِّ، بِخَصْيَاصِ  
الْفَرَقَةِ النَّاجِيَةِ، الَّتِي لَا يَزُلُّ بِهَا الْقَدْمُ، وَلَا تَزُولُ عَنْهَا النَّعْمَ،

(١) تَلْبِيسُ إِبْلِيسِ (٤).

وقدمت بين يدي الخصائص من الفصول، ما هو كالمقدمات لهذه الأصول، كالتعريف بالسنّة والترغيب فيها، وذم مخالفتها، مع تعريف الفرقة الناجية والطائفة المنصورة، وذم الرأي وبيان علامات أهل الأهواء الرديئة، والأراء المردية، من فرق الضلالة، الذين يرون ظلام الظلم نوراً، واعتقاد الحق ثبوراً، ﴿وَسَيَصِلُونَ سَعِيرًا﴾ [النساء: 10].  
 ﴿وَلَا يَجِدُونَ لَهُم مِّن دُونِ اللَّهِ وَلِيًّا وَلَا نَصِيرًا﴾ [النساء: 173].

والله تعالى المسئول أن يجعل عملي خالصاً لوجهه الكريم، وأن يهديني وإخواني المسلمين لما اختلفوا فيه من الحق بإذنه، إنه يهدي من يشاء إلى صراط مستقيم، وهو سميع الدعاء، وأهل الرجاء، وهو مولانا ونعم الوكيل.

كتبه

أَحْمَدَ قَرْبَدٌ

## فصل

### في بيان معنى السنة وفضائلها



قال شيخ الإسلام - رحمه الله - <sup>(1)</sup>:

اعلم أن السنّة طريقة رسول الله ﷺ، والتسنن بسلوكها وإصابتها، وهي أقسام ثلاثة: أقوال وأعمال وعقائد.

فالأقوال: نحو الأذكار والتسبيحات المأثورة.

والأفعال: مثل سُنن الصلاة والصيام والصدقات المذكورة، ونحو السير المرضية والأداب المحكية.

فهذا ان القسمان في عداد التأكيد والاستحباب واكتساب الأجر والثواب.

والقسم الثالث سُنة العقائد: وهي من الإيمان إحدى القواعد.

---

(1) نقض المنطق (147) لابن تيمية.

وقال ابن جب - رحمه الله - <sup>(1)</sup>:

السُّنَّةُ هي الطريق المسلوك، فيشمل ذلك التمسك بما كان عليه هو وخلفاؤه الراشدون، من الاعتقادات، والأعمال والأقوال، وهذه هي السُّنَّةُ الكاملة؛ ولهذا كان السلف قدّيماً لا يطلقون اسم السُّنَّةِ إِلَّا على ما يشمل ذلك كله، ورويَ معنى ذلك عن الحسن والأوزاعي والفضيل بن عياض، وكثير من العلماء المتأخرین يخص اسم السُّنَّةَ بما يتعلق بالاعتقاد، إِلَّا أنها أصل الدين، والمخالف فيها على خطر عظيم.

وقال الشاطبي - رحمه الله - <sup>(2)</sup>:

يُطلق لفظ السُّنَّةُ على ما جاء منقولاً عن النَّبِيِّ ﷺ على الخصوص، مما لم ينصُّ عليه في الكتاب العزيز، بل إنَّما نصَّ عليه من جهةٍ ﷺ، كان بياناً لما في الكتاب أولاً، ويُطلق أيضاً في مقابلة البدعة، فُيقال: «فلان على سُنَّةٍ» إِذَا عمل

(1) جامع العلوم والحكم (249) قوله: «إِلَّا أنها» أي السُّنَّةُ في الاعتقاد.

(2) المواقفات (4، 3/4).

على وفق ما عمل عليه النبي ﷺ، كان ذلك مما نصّ عليه في الكتاب أولاً، ويُقال: «فلان على بدعة» إذا عمل على خلاف ذلك، وكان هذا الإطلاق إنما اعتبر فيه عمل صاحب الشريعة، فأطلق عليه لفظ السنة من تلك الجهة، وإن كان العمل بمقتضى الكتاب، ويُطلق أيضاً لفظ السنة على ما عمل عليه الصحابة، وجد ذلك في الكتاب أو السنة أو لم يوجد، لكونه اتباعاً لسنة ثبتت عندهم لم تُنقل إلينا، أو اجتهاداً مجتمعاً عليه منهم، أو من خلفائهم، فإن إجماعهم إجماع، وعمل خلفائهم راجع أيضاً إلى حقيقة الإجماع، من جهة حمل الناس عليه حسبما اقتضاه النظر المصلحي عندهم.

فيدخل تحت هذا الإطلاق المصالح المرسلة، والاستحسان، كما فعلوا في حد الخمر، وتضمين الصناع، وجمع المصحف وحمل الناس على القراءة بحرف واحد من الحروف السبعة، وتدوين الدواوين، وما أشبه ذلك، ويدل

على هذا الإطلاق قوله ﷺ : «عليكم بسنّتي وسّنة الخلفاء الراشدين المهدىين»<sup>(1)</sup>.

وإذا جمع ما تقدم تحصل منه في الإطلاق أربعة أوجه: قوله ﷺ ، و فعله، وإقراره. وكل ذلك أو بالاجتهاد بناء على صحة الاجتهاد في حقه، وهذه ثلاثة والرابع ما جاء عن الصحابة أو الخلفاء، وهو وإن كان ينقسم إلى القول والفعل والإقرار، ولكن عدّ وجهاً واحداً، إذا لم يتفصل الأمر فيما جاء عن الصحابة تفصيل ما جاء عن الرسول ﷺ .

وقال ابن الجوزي - رحمه الله -<sup>(2)</sup> :

«السّنّة في اللغة: الطريق، ولا ريب أنّ أهل النّقل والأثر المتبعين آثار رسول الله ﷺ ، وآثار أصحابه هم أهل السّنّة؛ لأنّهم على تلك الطريق التي لم يحدث فيها حادث، وإنما

(1) رواه أحمد (4/126، 127) وأبو داود (4583) والترمذى وقال: هذا حديث حسن صحيح وحسنه البغوي، وصححه الألبانى.

(2) تلبيس إبليس (16) المتنبي.

وَقَعَتِ الْمُحَوَّدَاتِ وَالْبَدْعَ بَعْدِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَأَصْحَابِهِ».

فَحِيثُ جَاءَ الْأَمْرُ بِلِزْوَامِ السُّنَّةِ وَالتَّمْسِكِ بِهَا فَالْمَقْصُودُ بِهِ لِزْوَامُ مَا تَرَكَنَا عَلَيْهِ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَمَا مَضَى عَلَيْهِ أَصْحَابُهُ شَرْطَهُ، وَلَا رِيبٌ أَنَّ أَهْلَ السُّنَّةِ هُمُ أَهْلُ الْعِلْمِ وَالْأَثْرِ، الَّذِينَ صَحَّبُوا أَنفَاسَهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَنَقَلُوا أَخْبَارَهُ وَآثَارَهُ، وَقَدْ خَصَّ الشَّرْعُ عَلَى التَّزَامِ هُدِيَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَلِزْوَامِ طَرِيقَتِهِ.

**الآيات في وجوب طاعة الرسول ﷺ والابتداء بهديه:**

قال الله عز وجل: ﴿وَإِنْ تُطِيعُوهُ تَهْتَدُوا﴾ [النور: 54].  
وقال الله عز وجل: ﴿وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا﴾ [الحشر: 7].

وقال عز وجل: ﴿مَنْ يُطِيعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ﴾

[النساء: 80].

وقال عز وجل: ﴿وَمَا كَانَ لَهُمْ مِنْ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَنْ يَكُونَ لَهُمُ الْخَيْرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَنْ يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا مُّبِينًا﴾ [الأحزاب: 36].

وقال عز وجل : ﴿فَلَا وَرِبَّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيْمًا﴾ [النساء : 65].

وقال عز وجل : ﴿فَلَيَحْذِرَ الَّذِينَ يَخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبَهُمْ فِتْنَةٌ أَوْ يَصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ﴾ [النور : 63].

الأحاديث في وجوب طاعته عليه السلام والاهتداء بهديه عليه السلام :

قال النبي عليه السلام : «إن خير الحديث كتاب الله عز وجل ، وخير الهدي هدي محمد عليه السلام ، وشر الأمور محدثاتها ، وكل بدعة ضلاله» (1).

وعن العرباض بن سارية قال : قال رسول الله عليه السلام : «لقد

(1) رواه مسلم (6/153) الجمعة : باب خطبته عليه السلام في الجمعة ، وقوله : «وخير الهدي هدي محمد عليه السلام » قال النووي ، وقال القاضي عياض : روينا في مسلم بالضم ، وفي غيره بالفتح ، وبالفتح ذكره الهروي ، وفسره الهروي على رواية الفتح بالطريق ، أي أحسن الطرق طريق محمد عليه السلام ، وأما على رواية الضم فمعناه الدلالة والإرشاد .

تركتكم على مثل البيضاء ليتها كنها رها، لا يزيغ بعدي عنها إلا هالك»<sup>(1)</sup>.

وعن جابر بن عبد الله أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه أتى النبي عليه السلام بكتاب أصابه من بعض الكتب، قال: فغضب وقال:

«أمتهو كون فيها يا ابن الخطاب؟ والذي نفسي بيده لقد جئتكم بها بيضاء نقية»<sup>(2)</sup>.

وعن عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما قال: قال رسول الله عليه السلام: «لكل عمل شرّة، ولكل شرّة فترة، فمن كانت فترته إلى

(1) قال الألباني: حديث صحيح ، رجاله ثقات على ضعف في أبي صالح، ولكنه له متابع قوي من رواية أحمد وابن ماجه والحاكم، ويشهد له الطريق الآتية ثم ساقها – ظلال الجنة (27/1).  
والبيضاء: أي الملة والحجۃ الواضحة التي لا تقبل الشبه أصلًاً.

(2) قال الألباني: حديث حسن إسناده ثقات، غير مجاهد، وهو ابن سعيد فإنه ضعيف، ولكن الحديث حسن له طرق أشرت إليها في المشكاة (177) ثم خرجت بعضها في الإرواء (1589) – ظلال الجنة (27/1).

سنتي فقد اهتدى، ومن كانت فترته إلى غير ذلك فقد هلك»<sup>(1)</sup>.

وعن العرباض بن سارية قال: صلى بنا رسول الله ﷺ الصبح، فوعظنا موعظة بلية، ذرفت منها العيون، ووجلت منها القلوب، فقال قائل: يا رسول الله، كأنها موعظة مودع فأوصنا، فقال: «أوصيكم بتقوى الله، والسمع والطاعة، وإن كان عبداً حبشاً، فإنه من يعش منكم بعدي فسيرى اختلافاً كثيراً، فعليكم بسنتي، وسنة الخلفاء الراشدين المهديين،

(1) قال الألباني: إسناده صحيح على شرط الشيفين، وأخرجه ابن حبان (653)، والطحاوي في المشكّل (88/2) وأحمد (210، 188/2) من طريق شعبة عن حصين بن عبد الرحمن به وتابعه مغيرة الضبي عن مجاهد به أخرجه أحمد (158/2) وتابعه أبو العباس مولىبني الدئل عن عبد الله بن عمرو به، أخرجه أحمد (165/2) وسنده حسن، وأبو العباس هذا اسمه السائب بن فروخ المكي، وله شاهد من حديث أبي هريرة مرفوعاً نحوه خرجته في الترغيب (46/1) وإسناده حسن - ظلال الجنّة (28/1).

عضوًا عليها بالنواجد، وإياكم ومحدثات الأمور، فإن كل  
بدعة ضلاله<sup>(1)</sup>.

قوله: «عضوًا عليها بالنواجد»

قال أبو الطيب محمد شمس الحق أبادي: «جمع ناجدة  
بالذال المعجمة، قيل: هو الضرس الأخير، وقيل: هو مرادف  
السنن، وهو كناية عن شدة ملازمة السنة والتمسك بها».

وقال الخطابي: «وقد يكون معناه أيضًا الأمر بالصبر  
على ما يصيبه من المضض في ذات الله كما يفعله المتألم  
بالوجع يصيبه».

وقال عليه السلام: «فمن رغب عن سنتي فليس مني»<sup>(2)</sup>.

(1) رواه أحمد (4/126، 127)، وأبو داود (4583) السنة: باب لزوم السنة،  
والترمذى (2676) العلم بباب ما جاء في الأخذ في السنة واجتناب  
البدع، وأبن ماجه (43)، والدارمى (1/44، 45)، وقال الترمذى: هذا  
حديث حسن صحيح، وقال البغوي في شرح السنة: هذا حديث  
حسن (1/205) وصححه الألبانى في الظلال.

(2) جزء من حديث رواه البخارى (9/89، 90) النكاح: باب الترغيب في  
النكاح، ومسلم (9/176) النكاح: باب استحباب النكاح لمن تاقت  
نفسه إليه ووجد مؤنته، ورواه أحمد والنسائي.

قال النووي : من تركها إعراضًا عنها غير معتقد لها على ما هي عليه .

### الآثار في وجوب الاعتصام بالكتاب والسنّة :

قال أبو شامة عن مبارك عن الحسن البصري : «السنّة والذى لا إله إلا هو بين الغالى والجافى ؛ فاصبروا عليها رحمةكم الله ؛ فإن أهل السنّة كانوا أقل الناس فيما مضى ، وهم أقل الناس فيما بقى ، الذين لم يذهبوا مع أهل الإتلاف في إتراقهم ، ولا مع أهل البدع في بدعهم ، وصبروا على سنتهم حتى لقوا ربهم ، فكذلك إن شاء الله فكونوا » .

قال أبي بن كعب : «إن اقتصاداً في سبيل وسْنَة، خير من اجتهاد في خلاف سبيل وسْنَة» .

كتب رجل إلى عمر بن عبد العزيز - رحمه الله -

يسأله عن القدر، فكتب:

«أما بعد، أوصيك بتقوى الله، والاقتصاد في أمره، واتباع سُنَّة نبيه ﷺ، وترك ما أحدث المحدثون بعد ما جرت

بِهِ سُنَّتَهُ، وَكَفُوا مَؤْنَتَهُ، فَعَلَيْكَ بِلزَومِ السُّنَّةِ، فَإِنَّهَا لَكَ بِإِذْنِ اللَّهِ عَصْمَةٌ. ثُمَّ أَعْلَمُ أَنَّهُ لَمْ يَبْتَدِعُ النَّاسُ بِدُعْيَةٍ إِلَّا قَدْ مَضَى قَبْلَهَا مَا هُوَ دَلِيلٌ عَلَيْهَا، أَوْ عَبْرَةٌ فِيهَا، فَإِنَّ السُّنَّةَ إِنَّمَا سُنَّهَا مِنْ قَدْ عَلِمَ مَا فِي خَلْفَهَا، فَارْضُ لِنَفْسِكَ مَا رَضِيَّ بِهِ الْقَوْمُ لِأَنْفُسِهِمْ، فَإِنَّهُمْ عَلَى عِلْمٍ وَقَفُوا، وَبِبَصَرٍ نَافِذٍ كَفُوا، وَلَهُمْ عَلَى كَشْفِ الْأَمْوَارِ كَانُوا أَقْوَى، وَبِفَضْلِ مَا كَانُوا فِيهِ أَوْلَى، فَإِنْ كَانَ الْهُدَى مَا أَنْتُمْ عَلَيْهِ لَقَدْ سَبَقْتُمُوهُمْ إِلَيْهِ، وَلَئِنْ قُلْتُمْ إِنْ مَا حَدَثَ بَعْدَهُمْ مَا أَحْدَثَهُ إِلَّا مِنْ اتَّبَعُ غَيْرَ سَبِيلِهِمْ، وَرَغْبَةِ بِنَفْسِهِمْ عَنْهُمْ، فَإِنَّهُمْ هُمُ الْسَّابِقُونَ؛ فَقَدْ تَكَلَّمُوا فِيهِ بِمَا يَكْفِي، وَوَصَفُوا مِنْهُ مَا يَشْفِي، فَمَا دُونَهُمْ مِنْ مَقْصُرٍ، وَمَا فَوْقَهُمْ مِنْ مُحَسِّرٍ، وَقَدْ قَصَرَ قَوْمٌ دُونَهُمْ فَجَفَوْا، وَطَمَحُ عَنْهُمْ أَقْوَامٌ فَغَلَوْا، وَإِنَّهُمْ بَيْنَ ذَلِكَ لَعَلَى هُدَى مُسْتَقِيمٍ<sup>(1)</sup>.

قَالَ أَبُو الطَّيْبِ مُحَمَّدٌ شَمْسُ الْحَقِّ أَبَادِيٌّ: «فَعَلَيْكَ بِلزَومِ السُّنَّةِ؛ فَإِنَّهَا لَكَ بِإِذْنِ اللَّهِ عَصْمَةٌ» أَيْ مِنَ الْضَّلَالِاتِ وَالْمَهْلَكَاتِ وَعِذَابِ اللَّهِ تَعَالَى وَنَقْمَتِهِ، وَقَوْلُهُ: «وَقَدْ قَصَرَ

(1) أَبُو دَاوُد (12، 366، 67، 68، 69) رَقْم (4588) عَوْنَ الْمَعْبُودِ.

قوم دونهم» أي قصر دون السلف الصالحين قصراً أزيد من قصرهم، «فجفوا» أي لم يلزموا مكانهم الواجب قيامهم فيه «وطمح عنهم أقوام فغلوا» أي ارتفع عن السلف أقوام أي شددوا حتى جاوزوا في الحد، فهو لاء قد أفرطوا وأسرفوا في الكشف كما أن أولئك قد فرطوا وقteroوا فيه.

**قال الزهري:** الاعتصام بالسُّنَّة نجاة؛ لأن السُّنَّة – كما قال مالك – مثل سفينة نوح، من ركبها نجا، ومن تخلف عنها هلك.

ومن سُفيان قال: لا يقبل قول إلا بعمل، ولا يستقيم قول عمل إلا بنية، ولا يستقيم قول وعمل ونيه إلا بموافقة السُّنَّة.  
**قال الحسن البصري:** ادعى الناس محبة الله عز وجل، فابتلاهم بهذه الآية : ﴿قُلْ إِنْ كُتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي﴾

[آل عمران: 31].

ومن سفيان الثوري قال: استوصوا بأهل السُّنَّة خيراً فهم غرباء.

ومن ابن شوذب قال: إن نعمة الله على الشاب إذا نُسِكَ أن يؤاخى في صاحب سُنَّة يحمله عليها.

وعن المعتمر بن سليمان قال: دخلت على أبي وأنا منكسر فقال لي: ما لك؟ قلت: مات صديق لي. فقال: مات على السنة؟ قلت: نعم. قال: تحزن عليه!!!.

وقال ابن مسعود رضي الله عنه : من كان مستيناً فليستن بمن قد مات، أولئك أصحاب محمد صلى الله عليه وسلم ، كانوا خير هذه الأمة، أبواها قلوبًا، وأعمقها علمًا، وأقلها تكلفاً، قوم اختارهم الله لصحبة نبيه صلى الله عليه وسلم ، ونقل دينه، فتشبهوا بأخلاقهم وطرائقهم، فهم كانوا على الهدى المستقيم.

وقال شريح: إن السنة قد سبقت قياسكم، فاتبع ولا تبتدع؛ فإنك لن تضل ما أخذت بالأثر.

وقال ذو النون المصري: من علامة حب الله متابعة حبيب الله صلى الله عليه وسلم ، في أخلاقه وأفعاله وهديه وسنة.



## فصل

### في ذم البدع ومجانبة أهل الأهواء



قال الله تعالى: ﴿وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّقُوا وَأَخْتَلَفُوا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْبَيِّنَاتُ وَأُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ﴾ (١٠٥) يوم تبيض وجوه وتسود وجوه ﴿[آل عمران: 105-106].﴾

قال ابن عباس رضي الله عنهما :

تبليس وجوه أهل السنة والائلاف، وتسود وجوه أهل البدعة والاختلاف، ثم فصل مآل الفريقين وأين توصل أهلها كل من الطريقين، فقال تعالى: ﴿فَإِنَّمَا الَّذِينَ اسْوَدَتْ وُجُوهُهُمْ أَكَفَرْتُمْ بَعْدَ إِيمَانِكُمْ فَذُوقُوا الْعَذَابَ بِمَا كُنْتُمْ تَكْفُرُونَ وَإِنَّمَا الَّذِينَ ابْيَضْتُ وُجُوهُهُمْ فِي رَحْمَةِ اللَّهِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ﴾ (١٠٦) [آل عمران: 106-107].

وقال تعالى: ﴿وَمَا تَفَرَّقُوا إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْعِلْمُ بِغِيَّا بَيْنَهُمْ﴾ (١٤) [الشورى: 14].

أي على علم أن الفرقة ضلاله، ولكنهم فعلوا بغيًا أي للبغى.

قال الله عز وجل : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ فَرَقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيَعًا ﴾

[الأنعام : 159].

قال البغوي : هم أهل البدع والأهواء.

وقال عز وجل : ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمٌ فَاتَّبِعُوهُ وَلَا تَتَّبِعُوا السُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ ذَلِكُمْ وَصَاعِدُكُمْ بِهِ لَعْلَكُمْ تَتَّقُونَ ﴾ [الأنعام : 153].

قال الشاطبي : الصراط المستقيم هو سبيل الله الذي دعا إليه وهو السنة، والسبيل هي سبل أهل الاختلاف، الحائدين عن الصراط المستقيم، هي معاصي لم يضعها أحد طريقاً تسلك دائمًا على مضاهاة التشريع، وإنما هذا الوصف خاص بالبدع المحدثات.

وقال عز وجل : ﴿ وَعَلَى اللَّهِ قَدْرُ السَّبِيلِ وَمِنْهَا جَائِرٌ ﴾

[النحل : 9].

فالسبيل القصد هو طريق الحق، وما سواه جائز عن الحق أي عادل عنه، وهي طرق البدع والضلالات – أعادنا الله من سلوكها بفضله – وكفى بالجائز أن يحذر منه، فالملاك بدل على التحذير والنهي.

وعن التستري: ﴿قَصْدُ السَّبِيلِ﴾ طريق السنة ﴿وَمِنْهَا جَائِرٌ﴾ يعني إلى النار، وذلك الملل والبدع.  
وقال عز وجل: ﴿إِنَّ الَّذِينَ فَرَقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شَيَّعًا لَّتْ مِنْهُمْ فِي شَيْءٍ إِنَّمَا أَمْرُهُمْ إِلَى اللَّهِ ثُمَّ يُنَبِّهُمْ بِمَا كَانُوا يَفْعَلُونَ﴾ [الأنعام: 159].

قال ابن عطية: هذه الآية تعم أهل الأهواء والبدع والشذوذ في الفروع وغير ذلك من أهل التعمق في الجدال والخوض في الكلام.

وقال ابن بطال في شرح البخاري عن أبي حنيفة أنه قال: لقيت عطاء بن رباح بمكة، فسألته عن شيء فقال: من أين أنت؟ قلت: من أهل الكوفة. قال: أنت من أهل القرية

الذين فرقوا دينهم شيئاً؟ قلت: نعم. قال: من أي الأصناف أنت؟ قلت: من لا يسب السلف، ويؤمن بالقدر، ولا يكفر أحداً بذنب. قال عطاء: عرفت فالزم.

وجاء عن سفيان بن عيينة وأبي قلابة وغيرهما أنهم قالوا: كل صاحب بدعة أو فرية ذليل. واستدلوا بقول الله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ اتَّخَذُوا الْعِجْلَ سَيِّئُهُمْ غَضَبٌ مِّنْ رَّبِّهِمْ وَذَلَّةٌ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَكَذَّلِكَ نَجْزِي الْمُفْتَرِينَ﴾ [الأعراف: 152].

**والآحاديث في ذم البدع وأهلها صحيحة صريحة:**

منها ما أخرجه الصحيحان عن عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله صلوات الله عليه: «من أحدث في ديننا هذا ما ليس منه فهو رد»<sup>(1)</sup>.

قال النووي<sup>(2)</sup>: قال أهل العربية: الرد هنا بمعنى المردود؛

(1) رواه البخاري (301/5) الصلح: باب إذا اصطلحوا على صلح جور، ومسلم (16/12) الأقضية: باب نقض الأحكام الباطلة ورد محدثات الأمور، وفي رواية (16/12) «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد».

(2) باختصار من صحيح مسلم بشرح النووي (16/12).

ومعناه فهو باطل غير معتمد به، وهذا الحديث قاعدة عظيمة من قواعد الإسلام، وهو من جوامع كلمه ﷺ، فإنه صريح في رد كل البدع والمخترعات . قال : وهذا الحديث مما ينبغي حفظه واستعماله في إبطال المنكرات وإشاعة الاستدلال به .  
وقال ابن رجب - رحمه الله - <sup>(1)</sup> : فكل من أحدث شيئاً ونسبه إلى الدين، ولم يكن له أصل في الدين يرجع إليه فهو ضلاله، والدين بريء منه، وسواء في ذلك مسائل الاعتقادات أو الأفعال، أو الأقوال الظاهرة والباطنة .

وفي هذه الأزمان التي بعده العهد فيها علوم السلف ،  
يتعين ضبط ما نقل عنهم من ذلك كله؛ ليتميز ما كان من  
العلم موجوداً في زمانهم وما أحدث في ذلك بعدهم ،  
فيعلم بذلك السنة من البدعة .

وعن عبد الله بن مسعود أن رسول الله ﷺ قال :  
«إِيَّاكُمْ وَمَحْدُثَاتُ الْأُمُورِ، فَإِنْ شَرِّ الْأُمُورِ مَحْدُثَاتُهَا، وَإِنْ

(1) باختصار من جامع العلوم والحكم (254، 252).

كُلَّ مُحَدَّثَةٍ بَدْعَةٌ، وَإِنْ كُلَّ بَدْعَةٍ ضَلَالٌ»<sup>(1)</sup>.

وَعَنْ أَبِي هَرِيرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ سَلَامًا خَرَجَ إِلَى الْمَقْبَرَةِ فَقَالَ: «السَّلَامُ عَلَيْكُمْ دَارُ قَوْمٍ مُؤْمِنِينَ، وَإِنَا بِكُمْ إِنْ شَاءَ اللَّهُ لَآخْرَقُونَ، وَدَدَتُ أُنِي قَدْ رَأَيْتُ إِخْرَانَنَا» قَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ، أَلْسَنَا إِخْرَانَكَ؟ قَالَ: «بَلْ أَنْتُمْ أَصْحَابِي وَإِخْرَانَا الَّذِينَ لَمْ يَأْتُوا بَعْدِنَا، وَأَنَا فَرَطْتُهُمْ عَلَى الْحَوْضِ» . قَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ، كَيْفَ تَعْرِفُ مَنْ يَأْتِي بَعْدِكَ مِنْ أَمْتَكَ؟ قَالَ: «أَرَأَيْتَ لَوْ كَانَ لِرَجُلٍ خَيْلٌ غَيْرُ مَحْجَلَةٍ فِي خَيْلٍ دُهْمٍ بُهْمٍ، أَلَا يَعْرِفُ خَيْلَهُ؟» قَالُوا: بَلَى . قَالَ: «فَإِنَّهُمْ يَأْتُونَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ غُرَّاً مُحْجَلِينَ مِنَ الوضُوءِ، وَأَنَا فَرَطْتُهُمْ عَلَى الْحَوْضِ، فَلَيُذَادُنَّ رُجَالٌ مِنْ حَوْضِي كَمَا يُذَادُ الْبَعِيرُ الضَّالُّ، أَنَادِيهِمْ أَلَا هَلْمٌ» .

(1) قال الالباني : حديث صحيح ، رجال إسناده كلهم ثقات ، غير أن أبا إسحاق وهو عمرو بن عبد الله السبعبي مدلس ، وكان اخترط ، لكن الحديث يشهد له ما قبله وما بعده ، والحديث أخرجه ابن ماجه (46) من طريق محمد بن جعفر بن أبي كثير به أتم منه مطولاً في مواضع ظلال الجنة (17/1) .



فِيْقَالٌ : إِنَّهُمْ قَدْ بَدَلُوا بَعْدَكُمْ ، فَأَقُولُ : فَسَحْقًا ، فَسَحْقًا<sup>(1)</sup> .  
 قَوْلُهُ : « وَأَنَا فَرَطْهُمْ » أَيْ أَتَقْدِمُهُمْ . وَقَوْلُهُ : « أَلَا هَلْمٌ » أَيْ  
 تَعْالَوْا . وَقَوْلُهُ : « سَحْقًا » أَيْ بَعْدًا ، يُرِيدُ بِاعْدَهُمُ اللَّهُ .  
 قَالَ اللَّهُ سَبَحَانَهُ وَتَعَالَى : ﴿ فَسَحْقًا لِأَصْحَابِ السَّعِيرِ ﴾  
 [الملک: 11] ، وَالسَّحِيقُ : الْبَعِيدُ .

وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ : « مَنْ دَعَ  
 إِلَى هُدَىٰ كَانَ لَهُ مِثْلُ أَجْوَرِ مَنْ تَبَعَهُ لَا يَنْقُصُ ذَلِكُ  
 مِنْ أَجْوَرِهِمْ شَيْئًا ، وَمَنْ دَعَ إِلَى ضَلَالٍ كَانَ عَلَيْهِ مِنَ الْإِثْمِ  
 مِثْلُ آثَامِ مَنْ تَبَعَهُ لَا يَنْقُصُ ذَلِكُ مِنْ آثَامِهِمْ شَيْئًا »<sup>(2)</sup> .  
 وَعَنْ أَنْسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ مَرْفُوعًا : « إِنَّ اللَّهَ احْتَجَزَ التَّوْبَةَ عَنْ

(1) حديث صحيح رواه مالك في الموطأ (28/1، 29) الطهارة باب جامع الوضوء، ومسلم (139/3) الطهارة، باب استحباب إطالة الغرة والتحجيل في الوضوء، ورواه البغوي في شرح السنة (323، 322/1) الطهارة: باب فضل الوضوء.

(2) رواه مسلم (227/16) العلم: باب من سنّة حسنة أو سيئة ومن دعا إلى هدى أو ضلاله.

صاحب كل بدعة»<sup>(1)</sup>.

**الآثار عن السلف الصالحين في ذم البدع والمبتدعين:**

عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال: اتبعوا ولا تبتدعوا فقد كفيتكم.

وعن الفضيل بن عياض قال: اتبع طرق الهدى ولا يضرك قلة السالكين، وإياك وطرق الضلاله ولا تغتر بكثره الهاكين.

وعن الحسن قال: لا تجالس صاحب هوى فيقذف في قلبك ما تتبعه عليه، فتهلك، أو تخالفه فيمرض قلبك.

وعن أيوب السختياني أنه كان يقول: ما ازداد صاحب بدعة اجتهاداً إلّا ازداد من الله بعداً.

(1) أخرجه أبو الشيخ في تاريخ أصبهاي (259)، والطبراني في الأوسط رقم (4360)، والهروي في «ذم الكلام» (1/101/6) والبيهقي في شعب الإيمان، وقال الألباني: هذا إسناد صحيح - الصحححة (1620/154/4).

وكان مالك كثيراً ما ينشد:

وخير أمور الدين ما كان سُنّةٌ وشر الأمور المحدثات البداع  
وقال سفيان الثوري: البدعة أحب إلى إبليس من  
المعصية، المعصية يُتاب منها، والبدعة لا يُتاب منها.

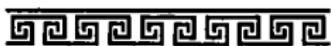
وقال الربيع عن الشافعي: لأن يبتلى المرء بما نهى الله  
عنه خلا الشرك بالله خير له من أن يبتليه بالكلام.  
وذكر الأجرى أن ابن سيرين: كان يرى أسرع الناس ردة  
أهل الأهواء.

وقال الحسن بن الصباح سمعت الشافعي يقول:  
حكمي في أصحاب الكلام أن يضربوا بالجريدة، ويحملوا  
على الإبل ويُطاف بهم في العشائر والقبائل، ويُقال:  
هذا جزء من ترك الكتاب والسُّنّة وأخذ في الكلام.

وعن الفضيل بن عياض قال: إذا رأيت مبتدعاً في طريق،  
فخُذْ في طريق آخر، ولا يرفع لصاحب بدعة إلى الله عز وجل  
عمل، ومن أعاذه صاحب بدعة فقد أعاذه على هدم الدين.

## فصل

فيما ورد في ظهور الاختلاف والافتراق في هذه الأمة



قال الله عز وجل : ﴿ قُلْ هُوَ الْقَادِرُ عَلَىٰ أَنْ يَعْثِثَ عَلَيْكُمْ عَذَابًا مِّنْ فَوْقِكُمْ أَوْ مِّنْ تَحْتِ أَرْجُلِكُمْ أَوْ يُلْبِسَكُمْ شِيَعًا وَيُذِيقَ بَعْضَكُمْ بَأْسَ بَعْضٍ ﴾ [الأنعام: 65].

فعن ابن عباس روى أن لبسكم شيئاً هو الأهواء المختلفة ويكون على هذا قوله : ﴿ وَيُذِيقَ بَعْضَكُمْ بَأْسَ بَعْضٍ ﴾ تكفير البعض للبعض .

وقال مجاهد وأبو العالية : إن الآية لأمة محمد صلى الله عليه وسلم .

قال أبو العالية : هن أربع ، ظهر اثنان بعد وفاة النبي صلى الله عليه وسلم بخمس وعشرين سنة ، فألبسو شيئاً وأذيق بعضهم بأس بعض ، وبقيت اثنان فهما ولا بد واقutan : الخسف من تحت أرجلكم ، والمسخ من فوقكم .

وهذا كله صريح في أن اختلاف الأهواء مكره غير محبوب، ومذموم غير محبوب.

وقال عز وجل: ﴿وَلَا يَزَالُونَ مُخْتَلِفِينَ ﴾ [١١٨] إِلَّا مَنْ رَحِمَ رَبُّكَ وَلِذَلِكَ خَلَقُوكُمْ﴾ [هود: 118-119].

عن عكرمة: ﴿وَلَا يَزَالُونَ مُخْتَلِفِينَ﴾ يعني في الأهواء. إِلَّا مَنْ رَحِمَ رَبُّكَ هم أهل السنة.

وقال ابن وهب: سمعت مالكا يقول: ما آية في كتاب الله أشد على أهل الاختلاف من أهل الأهواء من هذه الآية ﴿يَوْمَ تُبَيِضُ وُجُوهٌ وَتُسُودُ وُجُوهٌ فَأَمَّا الَّذِينَ اسْوَدَتْ وُجُوهُهُمْ أَكَفَرُتُمْ بَعْدَ إِيمَانِكُمْ فَذُوقُوا الْعَذَابَ بِمَا كُنْتُمْ تَكْفُرُونَ﴾.

[آل عمران: 106].

قال مالك: فائي بيان أبين من هذا؟ فرأيته يتأنلها لأهل الأهواء، ورواه ابن القاسم، وزاد: قال لي مالك: إنما هذه الآية لأهل القبلة.

ومن أدلة السنة على ظهور الاختلاف والافتراء في أمته :

قوله في حديث معاوية ضعيف قال : قال رسول الله ﷺ : «ألا إِنَّمَا أَنْذِرْتُكُم مِّنْ كِتَابٍ أَنْ تَفْتَرُوا عَلَى آيَاتِنِي وَسَبْعِينَ مَلَكًا، وَإِنَّ هَذِهِ الْمَلَكَاتِ سَتَفْتَرِقُ عَلَى ثَلَاثَ وَسَبْعِينَ نَبِيًّا، ثُمَّ تَنَاهُنَّ وَسَبْعُونَ فِي النَّارِ، وَوَاحِدَةٌ فِي الْجَنَّةِ وَهِيَ الْجَمَاعَةُ»<sup>(1)</sup>.

وفي رواية عن أبي عامر الهوازني أنه حجّ مع معاوية، فسمعه يقول : قام فينا رسول الله ﷺ يوماً فذكر : «وَأَنَّ أَهْلَ الْكِتَابِ قَبْلَكُمْ تَفَرَّقُوا عَلَى اثْنَتِينَ وَسَبْعينَ فِرْقَةً فِي الْأَهْوَاءِ، كُلُّهَا فِي النَّارِ إِلَّا وَاحِدَةٌ، وَهِيَ الْجَمَاعَةُ، أَلَا وَإِنَّهُ يَخْرُجُ فِي أُمَّتِي قَوْمٌ يَهُوُونَ هُوَ يَتَجَارِي بَيْنَهُمْ ذَلِكُ الْهُوَى، كَمَا

(1) رواه أبو داود (503/2)، والدارمي (241/2) وأحمد (102/4)، والحاكم (128/1)، وقال الحاكم : هذه أسانيد تُقام بها الحجة في تصحيح هذا الحديث، ووافقه الذهبي، وقال الحافظ : «وإسناده حسن»، وقال شيخ الإسلام ابن تيمية : هو حديث صحيح مشهور، وصححه الشاطبي في الاعتراض - انظر الصحيفة للألباني رقم . (204).

يتجارى الكلبُ بصاحبِه لا يدعُ منه عرقاً ولا مفصلاً إلا دخله»<sup>(1)</sup>.

وهذا الحديث فيه مسائل:

المسألة الأولى<sup>(2)</sup>:

أن هذه الفرق تحتمل من جهة النظر أن يكونوا خارجين عن الملة بسبب ما أحدثوا، ويحتمل أن لا يكونوا خارجين عن الإسلام جملة وإن كانوا قد خرجوها عن جملة من شرائعه وأصوله.

ولقد فصل بعض المؤخرين في التكفير تفصيلاً في هذه الفرق، فقال: ما كان من البدع راجعاً إلى اعتقاد وجود إله مع الله كقول السبائية في عليٍّ: «إنه إله». أو إنكار رسالة

(1) قال الألباني في ظلال الجننة: حديث صحيح بما قبله، رجاله ثقات غير أن ابن مصفي واسمـه محمد الحمـصـي القرشيـ صدوقـ لهـ أوـهـامـ، وـكانـ يـدلـسـ، لـكـنـهـ قدـ صـرـحـ بـالـتـحـدـيـثـ، وـمـثـلـهـ بـقـيـةـ وـلـكـنـهـ صـرـحـ بـالـتـحـدـيـثـ عـنـدـ أـبـيـ دـاـودـ فـيـ سـنـنـهـ رقمـ (4597) كـتـابـ الـسـنـةـ وـمـعـهـ ظـلـالـ الـجـنـنـةـ (28/1).

(2) الاعتصام (194/2-198) باختصار.

محمد ﷺ كقول الغرابية: «إن جبريل غلط في الرسالة فأداتها إلى محمد ﷺ، وعلى كأن صاحبها»، أو استباحة المحرمات وإسقاط الواجبات وإنكار ما جاء به الرسول ﷺ، كأكثر الغلاة من الشيعة مما لا يختلف المسلمين في التكfir به، وما سوى ذلك من المقالات فلا يبعد أن يكون معتقدها غير كافر.

وأما قوله ﷺ: «كلها في النار إلا واحدة» يقتضي إنفاذ الوعيد ظاهراً، ويبقى الخلود وعدمه مسكتاً عنه فلا دليل فيه على شيء مما أردنا؛ إذ الوعيد بالنار قد يتعلق بعصاة المؤمنين، كما يتعلق بالكافار على الجملة، وإن تباينا في التخليد وعدمه.

قال الشاطبي - رحمه الله - <sup>(1)</sup>:

وقد اختلفت الأمة في تكفير هؤلاء الفرق أصحاب البدع العظمى، ولكن الذي يقوى في النظر وبحسب الأثر

(1) الاعتصام (2/185، 186).

عدم القطع بتكفيرهم، والدليل عليه عمل السلف الصالح  
فيهم، ألا ترى إلى صنع عليٍ خاتمه في الخوارج؟

وكونه عاملهم في قتالهم معاملة أهل الإسلام على  
مقتضى قول الله تعالى: ﴿وَإِن طَائِفَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَلُوا فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا﴾ [الحجرات: 9]، فإنه لما اجتمعت  
الحرورية، وفارقت الجماعة، لم يهيجهم عليٌ ولا قاتلهم،  
ولو كانوا بخروجهم مرتدٍّ لقوله عليه السلام: «من  
بدَّل دينه فاقتلوه»<sup>(1)</sup>.

ولأن أبا بكر خرج لقتال أهل الردة ولم يتركهم، فدلَّ  
ذلك على اختلاف ما بين المتألتين.

وأيضاً فحين ظهر معبد الجنبي وغيره من أهل القدر، لم  
يكن من السلف الصالح لهم إِلَّا الطرد والإبعاد والعداوة  
والهجران، ولو كانوا خرجن إلى كفر محض لأنقاموا عليهم  
الحد المقام على المرتدِّين.

(1) رواه البخاري (267/12) استتابة المرتدِّين، وفي الجهاد، ورواوه الترمذِي  
في الحدود، وأبو داود في الحدود، والنمسائي في تحريم الدم، وأحمد  
في المسند.

ومن الشواهد على أن هذه الفرق من الأمة<sup>(1)</sup>:

قوله ﷺ عن الخوارج: «يخرج من أمتي قوم يقرءون القرآن ليس قراءتكم من قراءتهم بشيء، ولا صلاتكم من صلاتهم بشيء، يقرءون القرآن يحسبون أنه لهم وهو عليهم لا تجاوز صلاتهم تراقيهم»<sup>(2)</sup>.

ومن الشواهد قوله ﷺ في حديث أبي هريرة وقد تقدم وفيه: «وأنا فُرُطْهُم على الحوض، فليذادن رجال عن حوضي كما يذاد البعير الضال أنا ديهُم: ألا هلم ! ألا هلم ! فيقال: قد بدلوا بعدهك ، فأقول : فسحقاً فسحقاً فسحقاً»<sup>(3)</sup> فوجه الدليل من الحديث أن قوله: «فليذادن رجال عن حوضي» إلى قوله: «أنا ديهُم ألا هلم» مُشعر بأنهم من أمته، وأنه عرفهم، وقد بين أنه بالغر والتحجيل ، فدل على أن هؤلاء

(1) الاعتصام (204/2)، (205) بتصرف.

(2) رواه مسلم (169/7، 170) الزكاة: باب التحرير على قتل الخوارج وأبو داود في السنّة: باب في قتل الخوارج.

(3) تقدم تحريرجه.

الذين دعاهم – وقد كانوا بدلوا – ذوو غر وتحجيل، وذلك من خاصية هذه الأمة ، فبان أنهم معدودون من الأمة، ولو حكم لهم بالخروج من الأمة لم يعرفهم رسول الله ﷺ بغر أو تحجيل لعدمه عندهم .

### المسألة الثانية (١) :

إن هذه الفرق إنما تصير فرقاً بخلافها للفرقة الناجية في معنى كلي في الدين، وقاعدة من قواعد الشريعة لا في الجزئي من الجزئيات؛ إذ الجزئي والفرع الشاذ لا ينشأ عنه مخالفة يقع بسببها التفرق شيئاً، وإنما ينشأ التفرق عند وقوع المخالفة في الأمور الكلية .

ويجري مجرى القاعدة الكلية، كثرة الجزئيات، فإن المبتدع إذا أكثر من إنشاء الفروع المخترعة، عاد ذلك على كثير من الشريعة بالمعارضة، كما تصير القاعدة الكلية معارضة أيضاً، وأما الجزئي فيخالف ذلك، بل يعد وقوع ذلك من المبتدع له كالزلة والفلة .

---

(١) الاعتصام (٢٠١)، (٢٠٠) باختصار .

**المسألة الثالثة<sup>(1)</sup> - في تعين هذه الفروق:**

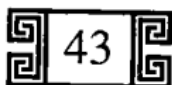
وهي مسألة - كما قال الطرطoshi - طاشت فيها أحلام الخلق، فكثير من تقدم وتأخر من العلماء عينوها، لكن في الطوائف التي خالفت في مسائل العقائد، فمنهم من عدّ أصولها ثمانية، فقال: كبار الفرق الإسلامية ثمانية: المعتزلة، والشيعة، والخوارج، والمرجئة، والنجارية، والجبرية، والمشبهة، والناجية.

وقال جماعة من العلماء: أصول البدع أربعة، وسائر الشنتين والسبعين فرقة عن هؤلاء تفرقوا، وهم الخوارج، والروافض، والقدرية، والمرجئة.

وقال يوسف بن أسباط: ثم تشعبت كل فرقة ثمان عشرة فرقة، فتلك ثنتان وسبعون فرقة، والثالثة والسبعون هي الناجية، وهذا التعديد بحسب ما أعطته المنة في تكلف المطابقة للحديث الصحيح، لا على القطع بأنه المراد،

---

(1) الاعتصام (206 - 230) باختصار.



إذ ليس علي ذلك دليل شرعي، ولا دل العقل أيضاً على انحصر ما ذكر في تلك العدة من غير زيادة ولا نقصان، كما أنه لا دليل على اختصاص تلك البدع بالعوائد.

#### المسألة الرابعة<sup>(1)</sup> :

أن قوله ﷺ : «إِلَّا وَاحِدَةٌ» قد أعطى بنصه أن الحق واحد لا يختلف، إذ لو كان للحق فرق أيضاً لم يقل : «إِلَّا وَاحِدَةٌ»، ولأن الاختلاف منفي عن الشريعة بإطلاق؛ لأنها الحاكمة بين المختلفين؛ لقوله تعالى : ﴿فَإِن تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرْدُوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ﴾ [ النساء : 59].

إذ رد التنازع إلى الشريعة فلو كانت الشريعة تقتضي الخلاف لم يكن في الرد فائدة، وقال تعالى : ﴿وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَّبِعُوهُ وَلَا تَبِعُوا السُّبُلَ﴾ [ الأنعام : 153]. وهو نص فيما نحن فيه فإن السبيل الواحد لا يقتضي الافتراق، بخلاف السبل المختلفة.

---

(1) الاعتصام (249/2) بتصريف.

المسألة الخامسة<sup>(1)</sup> :

أن النبي ﷺ لم يعين من الفرق إلا فرقة واحدة، وإنما تعرض لعدها خاصة، وأشار إلى الفرقة الناجية حين سُئل عنها، وإنما وقع ذلك كذلك ولم يكن العكس لأمور:

أحدها - أن تعين الفرقة الناجية هو الأكيد في البيان بالنسبة إلى تعبد المكلف، والأحق بالذكر؛ إذ لا يلزم تعين الفرق الباقية إذا عينت الواحدة، وأيضاً فلو عينت الفرق كلها إلا هذه الفرقة لم يكن بدّ من بيانها؛ لأن الكلام فيها يقتضي ترك أمور، وهي بدع والترك لشيء لا يقتضي فعل شيء آخر لا ضدّاً، ولا خلافاً، فذكر الواحدة هو المفيد على الإطلاق.

والثاني - أن ذلك أوجز؛ لأنه إذا ذكرت نحلة الفرقة الناجية علم على البداهة أن ما سواها مما يخالفها ليس بناجٍ، وحصل التعيين بالاجتهاد.

---

(1) الاعتصام (252)، (251/2).

والثالث - أن ذلك أحرى بالستر، ولو فسرت لناقض ذلك قصد الستر، ففسر ما يحتاج إليه، وترك ما لا يحتاج إليه إلّا من جهة المخالفة .

**المسألة السادسة<sup>(1)</sup> :**

أنه عليه الصلاة والسلام قال: «كُلُّهَا فِي النَّارِ إِلَّا وَاحِدَةٌ» وحتم ذلك، وقد تقدم أنه لا يعد من الفرق إلّا المخالف في أمر كلي وقاعدة عامة، ولم ينتظم الحديث - على الخصوص - إلّا أهل البدع المخالفين للقواعد، وأما من ابتدع في الدين لكنه لم يبتدع ما ينقض أمراً كلياً، أو يخرم أصلاً من الشرع عاماً فلا دخول له في النص المذكور، فينظر في حكمه هل يتحقق بمن ذكر أو لا؟ .

والذي يظهر في المسألة أحد أمرين إما أن نقول أن الحديث لم يتعرض لتلك الواسطة بلفظ ولا معنى، إلّا أن ذلك يؤخذ من عموم الأدلة المتقدمة كقوله: «كُلُّ بَدْعَةٍ ضَلَالٌ» وما أشبه ذلك .

<sup>(1)</sup> الاعتصام (2) 256/2 .

وإما أن نقول: إن الحديث، وإن لم يكن في لفظه دلالة، ففي معناه ما يدل على قصده في الجملة، وبيانه تعرض لذكر الطرفين الواضحين:

أحدهما - طرف السلامة والنجاة من غير داخلة شبهة ولا إمام بدعة، وهو قوله: «ما أنا عليه وأصحابي».

والثاني - طرف الإغراق في البدعة، وهو الذي تكون منه البدعة كليلة أو تخرم أصلاً كلياً، جريأاً على عادة الله في كتابه العزيز؛ لأنه تعالى لما ذكر أهل الخير وأهل الشر، ذكر كل فريق منهم بأجلى ما يحمل من خير أو شر ليبقى المؤمن فيها بين طرفين خائفا راجياً، فإذا جعل التنبيه بالطرفين الواضحين، فإن الخير على مراتب بعضها أعلى من بعض، والشر على مراتب بعضها أشد من بعض، فإذا ذكر أهل الخير الذين في أعلى الدرجات، خاف أهل الخير الذين دونهم أن لا يلحقوا بهم، أو رجوا أن يلحقوا بهم، وإذا ذكر أهل الشر الذين في أشر المراتب، خاف أهل الشر الذين دونهم أن يلحقوا بهم أو رجوا أن لا يلحقوا بهم.

المسألة السابعة<sup>(1)</sup> :

وهي في بيان معنى روایة أبي داود، وهي قوله ﷺ : «إِنَّمَا سُرُورُ الْكَلْبِ بِصَاحِبِهِ لَا يَبْقَى مِنْهُ عَرْقًا وَلَا مَفْصِلًا إِلَّا دَخْلَهُ»<sup>(2)</sup>.

ومعنى هذه الروایة أنه ﷺ أخبر بما سيكون في أمته من هذه الأهواء التي افترقوا فيها إلى تلك الفرق، وأنه يكون فيهم أقوام تداخل تلك الأهواء قلوبهم؛ حتى لا يمكن في العادة انفصالها عنها وتوبتهم منها، على حد ما يدخل داء الكلبُ جسم صاحبه فلا يبقى من ذلك الجسم جزء من أجزائه ، ولا مفصل ولا غيرهما إِلَّا دخله ذلك الداء وهو جريان لا يقبل العلاج ولا ينفع فيه الدواء، فكذلك صاحب الهوى، إذا دخل قلبه وأشرب حبه، لا تعمل فيه الموعظة، ولا يقبل البرهان، ولا يكتثر بمن خالفه، واعتبر ذلك

(1) الاعتصام (267/2)، (268) باختصار.

(2) تقدم تحريره.

بالمتقددين من أهل الأهواء كمعبد الجهنمي وعمرو بن عبيد وسواهما، فإنهم كانوا حيث لقوا مطرودين من كل جهة محجوبين عن كل لسان، مبعدين عن كل مسلم، ثم مع ذلك لم يزدادوا إلّا تماذياً على ضلالهم، ومداومة على ما هم عليه ﴿وَمَنْ يُرِدُ اللَّهُ فِتْنَتَهُ فَلَنْ تَمْلِكَ لَهُ مِنَ اللَّهِ شَيْئًا﴾ [المائدة: 41].

وإذا لم تبلغ البدعة ب أصحابها هذه الدرجة، فهو غير مشرب حبها في قلبه كالمثال في الحديث، وكم من أهل بدعة لم يقوموا ببدعتهم قيام الخوارج وغيرهم، بل استتروا بها جداً، ولم يتعرضوا للدعاء إليها جهاراً كما فعل غيرهم، ومنهم من يعد في العلماء والرواة وأهل العدالة بسبب عدم شهرتهم بما انتحلوه. قال الشاطبي: فهذا الوجه يظهر أنه أولى الوجوه بالصواب.



## فصل

### في بيان أسباب الاختلاف

**قال الشاطبي ما ملخصه<sup>(1)</sup>:**

كل خلاف وقع فله أسباب ثلاثة قد تجتمع وتفترق:  
 أحدها - أن يعتقد الإنسان في نفسه أو يعتقد فيه أنه  
 من أهل العلم والاجتهاد في الدين - ولم يبلغ تلك الدرجة  
 - فيعمل على ذلك، ويُعد رأيه رأياً، وخلافاً، ولكن تارة  
 يكون ذلك في جزئي وفرع من الفروع، وتارة يكون في  
 كليٍّ وأصل من أصول الدين - كان من الأصول الاعتقادية  
 أو من الأصول العملية - فتراه آخذًا ببعض جزئيات الشريعة  
 في هدم كلياتها؛ حتى يصير منها ما ظهر له بادي رأيه من  
 غير إحاطة بمعانيها، ولا رسوخ في فهم مقاصدتها، وهذا هو  
 المبدع.

---

(1) الاعتصام (172/2 - 182).

وعليه نبه الحديث الصحيح أنه ﷺ قال: «لا يقبض الله العلم انتزاعاً ينتزعه من الناس، ولكن يقبض العلم بقبض العلماء، حتى إذا لم يبق عالم اتخد الناس رؤساء جهالاً فسئلوا فأفتوا بغير علم فضلوا وأضلوا»<sup>(1)</sup>.

قال بعض أهل العلم: تقدير هذا الحديث يدل على أنه لا يؤتى الناس قط من قبل علمائهم، وإنما يؤتون من قبل أنه إذا مات علماؤهم أفتى من ليس بعالم، فيؤتى الناس من قبله، وقد صرف هذا المعنى تصريفاً، فقيل: «ما خان أمين قط»، قال: «ونحن نقول: ما ابتدع عالم قط، ولكنه استفتى من ليس بعالم».

وقال ابن مسعود رضي الله عنه: لا يزال الناس بخير ما أخذوا العلم من أكابرهم، فإذا أخذوا عن أصغرهم وشرارهم هلكوا. واختلف الناس في معنى الأصغر، فقال ابن المبارك: هم أهل البدع.

---

(1) رواه البخاري (194/1) العلم: باب كيف يقبض العلم. وفي الاعتصام، ومسلم (24، 23/16) العلم: باب رفع العلم، والترمذى في العلم.

قال الشاطبي : وهو موافق لأن أهل البدع أصغر في العلم، ولأجل ذلك صاروا أهل بدع .

وقال الباقي : يحتمل أن يكون الأصغر من لا علم عندهم .

### ثانيهما - اتباع الهوى ..

ولذلك سمي أهل البدع أهل الأهواء؛ لأنهم اتبعوا أهواءهم فلم يأخذوا الأدلة الشرعية مأخذ الافتقار إليها، والتعويم عليها، حتى يصدروا عنها، بل قدموها أهواءهم واعتمدوا على آرائهم، ثم جعلوا الأدلة الشرعية منظوراً فيها من وراء ذلك، وأكثر هؤلاء هم أهل التحسين والتقبیح ومن مال إلى الفلاسفة وغيرهم، ويدخل في غمارهم من كان منهم يخشى السلاطين لنيل ما عندهم، أو طليباً للرياسة، فلا بد أن يميل مع الناس بهواهم .

وقد دل القرآن على ذم الهوى في قوله : ﴿أَفَرَأَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهَهُ هُوَاهُ﴾ [الجاثية: 23] .

ولم يأت في القرآن ذكر الهوى إلا في معرض الذم.

حَكَى ابْنُ وَهْبٍ عَنْ طَاؤِسٍ أَنَّهُ قَالَ: مَا ذَكَرَ اللَّهُ هُوَ فِي الْقُرْآنِ إِلَّا ذَمَّهُ، وَقَالَ: {وَمَنْ أَضَلُّ مِمَّنِ اتَّبَعَ هَوَاهُ بِغَيْرِ هُدًى مِّنَ اللَّهِ} [القصص: 50].

إِلَى غَيْرِ ذَلِكَ مِنَ الْآيَاتِ.

وَحَكَى أَيْضًا عَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ مَهْدِيٍّ أَنَّ رَجُلًا سَأَلَ إِبْرَاهِيمَ النَّخْعَنِيَّ عَنِ الْأَهْوَاءِ أَيْهَا خَيْرٌ؟ فَقَالَ: مَا جَعَلَ اللَّهُ فِي شَيْءٍ مِّنْهَا مُثْقَالَ ذَرَّةٍ مِّنْ خَيْرٍ، وَمَا هِيَ إِلَّا زِينَةُ الشَّيْطَانِ، وَمَا الْأَمْرُ إِلَّا الْأَمْرُ الْأُولُ، يَعْنِي مَا كَانَ عَلَيْهِ السَّلْفُ الصَّالِحُ. وَعَنِ الثَّوْرِيِّ أَنَّ رَجُلًا أَتَى ابْنَ عَبَّاسٍ فَقَالَ: أَنَا عَلَى هَوَاكَ، فَقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: الْهُوَى كُلُّهُ ضَلَالٌ أَيْ شَيْءٍ عَلَى هَوَاكَ. فَقَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: الْهُوَى كُلُّهُ ضَلَالٌ أَيْ شَيْءٍ عَلَى هَوَاكَ».

ثالثهما - التصميم على اتباع العوائد وإن فسدة أو كانت مخالفة للحق.

وهو اتباع ما كان عليه الآباء والأشياخ وأشباه ذلك،

وهو التقليد المذموم، فإن الله ذم ذلك في كتابه، كقوله:  
 ﴿إِنَّا وَجَدْنَا آبَاءَنَا عَلَىٰ أُمَّةً﴾ [الزخرف: 23].

ثم قال: ﴿قَالَ أَوَ لَوْ جِئْتُكُمْ بِأَهْدَى مِمَّا وَجَدْتُمْ عَلَيْهِ  
 آبَاءَكُمْ قَالُوا إِنَّا بِمَا أُرْسِلْتُمْ بِهِ كَافِرُونَ﴾ [الزخرف: 24].

وقوله عز وجل: ﴿هَلْ يَسْمَعُونَكُمْ إِذْ تَدْعُونَ (٧٢) أَوْ  
 يَنْفَعُونَكُمْ أَوْ يَضْرُونَ﴾ [الشعراء: 72-73].

فنبههم على وجہ الدليل الواضح، فاستمسكوا بمجرد  
 تقليد الآباء. فقالوا: ﴿بَلْ وَجَدْنَا آبَاءَنَا كَذِّلِكَ يَفْعَلُونَ﴾

[الشعراء: 74].

وهو مقتضى الحديث المتقدم أيضاً في قوله: «اتخذ الناس  
 رؤساء جهالاً» فإنه يشير إلى الاستنان بالرجال كيف كان.

وروي عن علي بن أبي طالب رضي الله عنه: إياكم والاستنان  
 بالرجال، فإن الرجل يعمل بعمل أهل الجنة، ثم ينقلب  
 لعلم الله فيه فيعمل بعمل أهل النار، فيموت وهو من أهل  
 النار، وإن الرجل ليعمل بعمل أهل النار، فينقلب لعلم الله

فيه، فيعمل بعمل أهل الجنة فيموت وهو من أهل الجنة، فإن كنتم لابد فاعلين فبالأموات لا بالأحياء . قوله: «بالأموات» يعني الصحابة، ومن جرى مجراهم من يؤخذ بقوله، ويعتمد بفتواه.

وفي ذلك إشارة إلى الأخذ بالاحتياط في الدين؛ ولذلك قيل: لا تنظر إلى عمل العالم ولكن سله يصدقك . ولا ينبغي لأحد أن يعتمد على عمل أحد البتة، حتى يتثبت فيه ويسأل عن حكمه .

ثم قال ما ملخصه ..<sup>(1)</sup>

هذه الأسباب الثلاثة راجعة في التحصيل إلى وجه واحد ، وهو الجهل بمقاصد الشريعة والتخرص على معانيها بالظن من غير ثبوت ، أو الأخذ فيها بالنظر الأول ، ولا يكون ذلك من راسخ في العلم ، ألم تر إلى الخوارج كيف خرجوا عن الدين كما يخرج السهم من الصيد المرمي ؟ لأن رسول

(1) الاعتصام (182/2 - 184).

الله ﷺ وصفهم بأنهم يقرءون القرآن لا يجاوز تراقيهم، أي لا يفهونه؛ لأنّه لا يصل إلى قلوبهم؛ لأن الفهم راجع إلى القلب، فإذا لم يصل إلى القلب لم يحصل فيه فهم على حال، وإنما يقف عند محل الأصوات والحرروف فقط، وهو الذي يشترك فيه من يفهم ومن لا يفهم، وما تقدم أيضاً من قوله ﷺ : «إِنَّ اللَّهَ لَا يَقْبضُ الْعِلْمَ اِنْتِزاعًا» إلى آخره، وما يوضح ذلك ما أخرجه ابن وهب عن بكير أنه سأله نافعاً كيف رأى ابن عمر في الحرورية<sup>(1)</sup>؟ قال: يراهم شرار خلق الله، إنهم انطلقوا إلى آيات أنزلت في الكفار فجعلوها على المؤمنين.

وقال نافع: إن ابن عمر كان إذا سُئل عن الحرورية، قال: يُكَفِّرُونَ الْمُسْلِمِينَ، ويستحلون دماءهم وأموالهم، وينكحون النساء في عددهم، وتأتيهم المرأة فينكحها الرجل منهم ولها زوج، فلا أعلم أحداً أحق بالقتال منهم.

(1) الحرورية: هم الخوارج، وسموا بذلك لأنهم نزلوا بمكان يسمى حروراء.

## فصل

### في بيان الفرقـة الناجية والطائفة الظاهرة



قوله ﷺ في وصف الفرقـة الناجية: «وهي الجماعة» يحتاج إلى تفسير حتى نعرف مراد الشارع ﷺ، فقد اختلف الناس في الجماعة المرادـة على خمسة أقوال<sup>(1)</sup>: أحدها - إنها السواد الأعظم من أهل الإسلام، وهو الذي يدل عليه كلام أبي غالب إن السواد الأعظم هم الناجون من الفرقـ.

وسئل أبو مسعود الأنصاري عن الفتنة فقال: عليك بالجماعة؛ فإن الله لم يكن ليجمع أمة محمد ﷺ على ضلالـة، واصبر حتى تستريح أو يستراح من فاجر.

والثاني - أنها جماعة أئمة العلماء المجتهدـين، فمن خرج بما عليه علماء الأمة مات ميتة جاهـلية؛ لأن جماعة الله

(1) الاعتصام (260 - 262) بتصرفـ.

العلماء، جعلهم الله حجة على العالمين، وهم المعنيون بقوله ﷺ: «إِنَّ اللَّهَ لَنْ يَجْمِعَ أُمَّتِي عَلَى ضَلَالٍ»<sup>(1)</sup>.

فمعنى: «لن يجمع أمتي» لن يجتمع علماء أمتي على ضلاله.

وهذا قول عبد الله بن المبارك وإسحاق بن راهويه، وجماعة من السلف، وهو رأي الأصوليين، فقيل لعبد الله ابن المبارك: من الجماعة الذين ينبغي أن يقتدي بهم؟ قال: أبو بكر وعمر – فلم يزل يحسب حتى انتهى إلى محمد بن ثابت والحسين بن واقد – فقيل: هؤلاء ماتوا، فمن الأحياء – قال: أبو حمزة السكري.

والثالث -أن الجماعة هي الصحابة على الخصوص، فإنهم الذين أقاموا عماد الدين، وأرسوا أوتاده، وهم الذين لا يجتمعون على ضلاله أصلاً، وقد يمكن فيمن سواهم. روى ابن وهب عن مالك قال: كان عمر بن عبد العزيز

---

(1) الترمذى (9/11) وقال: غريب من هذا الوجه .

يقول : سن رسول الله ﷺ و ولاده الامر من بعده سننا ، الأخذ بها تصديقاً لكتاب الله ، واستكمال لطاعة الله ، وقوه على دين الله ، ليس لأحد تبديلها ولا تغييرها ، ولا النظر فيما خالفها ، من اهتدى بها مهتد ، ومن استنصر بها منصور ، ومن خالفها واتبع غير سبيل المؤمنين ، ولاه الله ما تولى وأصلاح جهنم وساعته مصيرأ . قال مالك : فأعجبني عزم عمر على ذلك .

والرابع - أن الجماعة هي جماعة أهل الإسلام إذا أجمعوا على أمر ، فواجب على غيرهم من أهل الملل اتباعهم ، وهم الذين ضمن الله لنبيه ﷺ أن لا يجمعهم على ضلاله ، فإن وقع بينهم اختلاف ، فواجب تعرف الصواب فيما اختلفوا فيه .

قال الشافعي : الجماعة لا تكون فيها غفلة عن معنى كتاب الله ، ولا سُنّة ولا قياس ، وإنما تكون الغفلة في الفرقة .

والخامس - ما اختاره الطبرى الإمام من أن الجماعة

جماعة المسلمين إذا اجتمعوا على أمير، فأمر صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ بلزمته، وقد قال صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ: «من جاء إلى أمتي ليفرق جماعتهم فاضربوا عنقه كائناً من كان» فهذا معنى الأمر بلزم الجماعة.

### والتحقيق في المسألة:

أن الجميع اتفقوا على اعتبار: أهل العلم والاجتهداد، سواء ضمموا إليهم العوام أم لا، فإن لم يضمموا إليهم فلا إشكال؛ لأن الاعتبار إنما هو بالسود الأعظم من العلماء المعتبر اجتهدادهم، فمن شذّ عنهم فمات فميته جاهلية، وإن ضمموا إليهم العوام فبحكم التبع؛ لأنهم غير عارفين بالشريعة.

قال إسحاق: لو سألت الجهال عن السواد الأعظم لقالوا: جماعة الناس، ولا يعلمون أن الجماعة عالم متمسك بأثر النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ وطريقه، فمن كان معه وتبعه فهو الجماعة. اهـ. ولعل الرواية الأخرى للحديث أوضحت بيان للجماعة، وهي قوله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ: «ما أنا عليه وأصحابي»

والمقصود: من كان على مثل جماعة الصحابة رضي الله عنه، وذلك قبل ظهور البدع والاختلاف.

قال ابن مسعود رضي الله عنه: «إنكم قد أصبحتم اليوم على الفطرة، وإنكم ستحدثون، ويحدث لكم، فإذا رأيتم محدثة فعليكم بالعهد الأول».

وابن مسعود رضي الله عنه قال هذا في زمن الخلفاء الراشدين.

وروى ابن حميد عن مالك قال: لم يكن شيء من هذه الأهواء في عهد النبي صلوات الله عليه وآله وسلام وأبي بكر وعمر وعثمان، وإنما ظهرت البدع وافترقت الأمة في آخر عصر الصحابة رضي الله عنه.

فالملخص بالفرقة الناجية من كانت على شاكلة الجماعة الأولى، قبل أن تظهر فيها الأهواء والبدع.

وقال ابن مسعود رضي الله عنه: الجماعة ما وافق الحق، وإن كنت وحدك.

وفي رواية: إن جمهور الناس فارقوا الجماعة وإن الجماعة ما وافق طاعة الله عز وجل.

قال أبو شامة في كتاب «الحوادث والبدع»: حيث جاء الأمر بلزم الجماعة، فالمراد به لزوم الحق واتباعه، وإن كان التمسك به قليلاً، والمخالف له كثيراً؛ لأن الحق هو الذي كانت عليه الجماعة الأولى من عهد النبي ﷺ وأصحابه، ولا نظر إلى كثرة أهل البدع.

وقال نعيم بن حماد: إذا فسدت الجماعة فعليك بما كانت عليه الجماعة قبل أن تفسد، وإن كنت وحدك فإنك أنت الجماعة حينئذ. ذكره البيهقي وغيره.

وقال ابن القيم ما ملخصه (١):

وقد جعل بعض الناس السنة بدعة، والمعروف منكراً؛ لقلة أهلهم وتفردهم في الأعصار والأماكن. وقالوا: من شذ في النار، وما عرفوا أن الشاذ من خالق الحق، فإن كان الناس كلهم إلا واحداً خالفوا الحق فهم الشاذون، وذلك الواحد هو الجماعة.

(١) إعلام الموقعين (٣٩٧/٣)، (٣٩٨) مكتبة الكليات الأزهرية.

وقد شدّ الناس في زمن الإمام أحمد بن حنبل إلّا نفراً يسيراً، فكان ذلك النفر هم الجماعة، وكان القضاة والمفتون والخليفة وأتباعهم هم الشاذين، وكان الإمام أحمد وحده هو الجماعة، ولما لم تتحمل هذا عقول الناس كلهم، قالوا لل الخليفة: يا أمير المؤمنين، أتكون أنت وقضاتك وولاتك والفقهاء والمفتون كلهم على الباطل وأحمد وحده هو على الحق؟ فلم يتسع علمه لذلك، فأخذه بالسياط والعقوبة بعد الحبس الطويل، ثم ظهر الحق وأهله وبطل ما كانوا يدعون. اهـ.

وما يؤيد ما ذكرناه من أن الفرقة الناجية من كان على شاكلة الجماعة الأولى قبل أن تظهر فيها الأهواء والبدع، قوله ﷺ: «لا تزال طائفة من أمتي ظاهرين على الحق، لا يضرهم من خذلهم، حتى يأتي أمر الله وهم كذلك»<sup>(1)</sup>. فهذه الطائفة الظاهرة لاشك أنها الفرقة الناجية المتمسكة بما كان عليه الصدر الأول من هذه الأمة.

قال في معارج القبول<sup>(1)</sup>:

وقد أخبر الصادق المصدوق عليه السلام أن الفرقة الناجية هم من كان على مثل ما كان عليه هو وأصحابه، وليس أحد من هؤلاء كذلك بل إنهم قد ضلوا كثيراً وضلوا عن سواء السبيل؛ وذلك لأنه لا يعرف ما كان عليه النبي عليه السلام وأصحابه إلا من طريق سننه المروية، وأثاره المصطفوية، التي هي الشريعة الغراء والمحجة البيضاء، وهؤلاء من أبعد الناس عنها، وأنفراهم منها.

وإنما تصلح هذه الصفة لحملتها وحفظها، المنقادين لها، المتمسكون بها، الذابين عنها، يقفون عندها، ويسيرون بسيرها لا ينحرفون عنها يميناً ولا شمالاً، ولا يقدمون عليها لأحد مقالاً، ولا يبالغون من خالفهم ولا من خذلهم؛ حتى يأتي أمر الله تبارك وتعالى. أعني بذلك أئمة الحديث وجهابذة السنة، وجيش دولتها، المرابطين على ثغورها،

(1) معارج القبول لحافظ بن أحمد حكمي (19/1) طبعة المكتبة السلفية.

الحافظين حدودها الحامين حوزتها، وفهم الله للاستضاءة بنورها، والاهتداء بهديها القوم، وهداهم لما اختلفوا فيه من الحق بإذنه، والله يهدي من يشاء إلى صراط مستقيم، فآمنوا بما أخبر الله به في كتابه، وأخبر به عبده ورسوله محمد ﷺ في سنته وتلقوه بالقبول والتسليم، إثباتاً بلا تكييف ولا تمثيل، وتنزيهاً بلا تحرير ولا تعطيل، فهم الوسط في فرق هذه الأمة، كما أن هذه الأمة هي الوسط في الأمم، وأولى الناس بوصف الطائفة الظاهرة على الحق المنصورة إلى قيام الساعة، هم أهل العلم وأصحاب الحديث، وبذلك فسر سلف الأمة قوله ﷺ :

«لا تزال طائفة من أمتي ظاهرين على الحق».

قال عبد الله بن المبارك : هم عندي أصحاب الحديث .  
وقال محمد بن إسماعيل البخاري : هم أصحاب الحديث .

وصحح الحافظ ابن حجر عن الإمام أحمد أنه سُئل عن

معنى هذا الحديث فقال : إن لم تكن هذه الطائفة المنصورة أصحاب الحديث ، فلا أدرى من هم ؟ وروى الخطيب عن أبي حاتم قال : سمعت أحمد بن سنان وذكر الحديث : « لا تزال طائفة من أمتي على الحق » فقال : هم أهل العلم وأصحاب الآثار .

**قال الألباني - رحمه الله -<sup>(1)</sup> :**

وقد يستغرب بعض الناس تفسير هؤلاء الأئمة للطائفة الظاهرة ، والفرقة الناجية بأنهم أهل الحديث ، ولا غرابة في ذلك إذا ذكرنا ما يأتي :

أولاً - أن أهل الحديث هم بحكم اختصاصهم في دراسة السنة ، وما يتعلق بها من معرفة تراجم الرواية وعلل الحديث وطرقه ، أعلم الناس قاطبة بسُنّته عليه السلام وهديه وأخلاقه وغزواته وما يتصل به .

ثانياً - أن الأمة انقسمت إلى فرق ومذاهب ، لم تكن

(1) الصحيحه (116-2/1) في شرح الحديث رقم 270 .

في القرن الأول، ولكل مذهب أصوله وفروعه وأحاديثه التي يستدل بها ويعتمد عليها، وأن المتمذهب بواحد منها يتعصب له ويتمسك بكل ما فيه، دون أن يلتفت إلى المذاهب الأخرى، وينظر لعله يجد فيها من الأحاديث ما لا يجده في مذهبه الذي قلد.

فإن من الثابت لدى أهل العلم، أن في كل مذهب من السنة والأحاديث ما لا يوجد في المذهب الآخر، فالمتمسك بالمذهب الواحد يصل ولا بد عن قسم عظيم من السنة المحفوظة لدى المذاهب الأخرى وليس على هذا أهل الحديث فإنهم يأخذون بكل حديث صحيح بإسناده في أي مذهب كان، ومن أي طائفة كان راويه ما دام أنه مسلم ثقة، حتى لو كان شيعياً أو قدرياً، أو خارجياً، فضلاً عن أن يكون حنفياً أو مالكياً، أو غير ذلك.

وقد صرخ بهذا الإمام الشافعي - رحمه الله - حين خاطب الإمام أحمد بقوله: «أنتم أعلم بالحديث مني، فإذا

جاءكم الحديث صحيحاً فأخبرني به حتى أذهب إليه سواء كان حجازياً أو كوفياً أو مصرياً ». .

فأهل الحديث - حشرنا الله معهم - لا يتعصبون لقول شخص معين مهما علا وسما حاشا محمد ﷺ ، بخلاف غيرهم من لا ينتمي إلى أهل الحديث والعمل به، فإنهم يتعصبون لأقوال أئمتهم، وقد نهواهم عن ذلك، كما يتعصب أهل الحديث لأقوال نبيهم .

فلا عجب بعد هذا البيان أن يكون أهل الحديث هم الطائفة الظاهرة، والفرقة الناجية، بل والأمة الوسط، الشهداء على الخلق .

ثم نقل الألباني - حفظه الله - عن الخطيب البغدادي ما ملخصه<sup>(1)</sup> :

وقد جعل الله أهله أركان الشريعة، و هدم بهم كل بدعة شنيعة، فهم أمناء الله في خليقته، والواسطة بين النبي ﷺ .

---

(1) من مقدمة كتاب «شرف أصحاب الحديث».

وأمتـه، والمجـتهـدون في حـفـظ مـلـتـه، أـنـوارـهـم زـاهـرـةـ، وـفـضـائـلـهـم سـائـرـةـ، وـآيـاتـهـم باـهـرـةـ، ومـذـاهـبـهـم ظـاهـرـةـ، وـحـجـجـهـم قـاهـرـةـ، وـكـلـ فـئـةـ تـتـحـيـزـ إـلـى هـوـى تـرـجـعـ إـلـيـهـ، وـتـسـتـحـسـنـ رـأـيـاـ تـعـكـفـ عـلـيـهـ سـوـى أـصـحـابـ الـحـدـيـثـ، فـإـنـ الـكـتـابـ عـدـّـهـمـ، وـالـسـنـنـ حـجـتـهـمـ، وـالـرـسـوـلـ فـئـتـهـمـ، وـإـلـيـهـ نـسـبـتـهـمـ، لـاـ يـعـرـجـونـ عـلـى الـأـهـوـاءـ، وـلـاـ يـلـتـفـتـونـ إـلـى الـأـرـاءـ، يـقـبـلـ مـنـهـمـ مـاـ روـواـ عـنـ الرـسـوـلـ، وـهـمـ الـمـأـمـنـوـنـ عـلـيـهـ الـعـدـولـ، حـفـظـةـ الـدـيـنـ وـخـزـنـتـهـ، وـأـوـعـيـةـ الـعـلـمـ وـحـمـلـتـهـ، إـذـاـ اـخـتـلـفـ فـي حـدـيـثـ كـانـ إـلـيـهـمـ الرـجـوـعـ، فـمـاـ حـكـمـوـاـ بـهـ فـهـوـ الـمـقـبـولـ المـسـمـوـعـ.

مـنـهـمـ كـلـ عـالـمـ فـقـيـهـ، وـإـمامـ رـفـيعـ نـبـيـهـ، وـزـاهـدـ فـيـ قـبـيـلـةـ، وـمـخـصـوصـ بـفـضـيـلـةـ، وـقـارـئـ مـتـقـنـ وـخـطـيـبـ مـُـحـسـنـ، وـهـمـ الـجـمـهـورـ الـعـظـيمـ، وـسـبـيلـهـمـ السـبـيلـ الـمـسـتـقـيمـ، وـكـلـ مـبـتـدـعـ باـعـتـقـادـهـمـ يـتـظـاهـرـ، وـعـلـىـ الإـفـصـاحـ بـغـيـرـ مـذـاهـبـهـمـ لـاـ يـتـجـاسـرـ، مـنـ كـادـهـمـ قـسـمـهـ اللـهـ، وـمـنـ عـانـدـهـمـ خـذـلـهـ اللـهـ، لـاـ

يضرهم من خذلهم، ولا يفلح من اعتزلهم، المحتاط لدينه  
إلى إرشادهم فقير، وبصر الناظر بالسوء إليهم حسير، وإن  
الله على نصرهم لقدير.

فقد جعل رب العالمين الطائفة المنصورة حراس الدين،  
وصرف عنهم كيد الكائدين؛ لتمسكهم بالشرع المتن،  
واقتفائهم آثار الصحابة والتابعين، فشأنهم حفظ الآثار،  
وقطع المفاوز والقفار، وركوب البراري والبحار، في اقتباس ما  
شرع الرسول المصطفى، لا يرجعون منه إلى رأي ولا هوى.  
قبلوا شريعته قولًا وفعلًا، وحرسوا سنته حفظاً ونقلًا،  
حتى ثبتوا بذلك أصلها، وكانوا أحق بها وأهلها، وكم من  
ملحد يروم أن يخلط بالشريعة ما ليس منها.

والله تعالى يذب بأصحاب الحديث عنها، فهم الحفاظ  
لأركانها والقوامون بأمرها و شأنها. إذا صدف عن الدفاع  
عنها، فهم دونها يناضلون «أولئك حزب الله ألا إن حزب  
الله هم المفلحون» اهـ.

فائدة: جاء في مناقب الإمام أحمد (ص 311) لابن الجوزي - رحمه الله - <sup>(1)</sup>: «قيل للإمام أحمد بن حنبل أيام المحنـة - أي أيام ظهور المعتزلة على أهل السنـة، ودعوـتهم الناس بـسلطـان الـدولـة إـلى القـول بـخـلـق القرآن - : يا أبا عبد الله، ألا ترى الحق كـيف ظـهر عـلـيـه الـباطـلـ . فـقالـ: كـلاـ؛ إـن ظـهـورـ الـباطـلـ عـلـىـ الـحقـ أـن تـنـتـقلـ الـقـلـوبـ مـنـ الـهـدـىـ إـلـىـ الـضـلـالـةـ، وـقـلـوبـنـاـ بـعـدـ لـازـمـةـ لـلـحـقـ».

ونختـمـ هـذـاـ الفـصـلـ بـشـاهـدـةـ عـظـيمـةـ لـأـهـلـ السـنـنـةـ مـنـ عـالـمـ منـ كـبـارـ عـلـمـاءـ الـخـنـفـيـةـ فـيـ الـهـنـدـ وـهـوـ أـبـوـ الـحـسـنـاتـ مـحـمـدـ عـبـدـ الـحـيـ الـلـكـنـوـيـ (1264-1304 هـ) .

قالـ - رـحـمـهـ اللهـ - <sup>(2)</sup>:

«وـمـنـ نـظـرـ بـنـظـرـ الـإـنـصـافـ، وـغـاصـ فـيـ بـحـارـ الـفـقـهـ وـالـأـصـولـ مـتـجـنبـاـ الـاعـتـسـافـ، يـعـلـمـ عـلـمـاـ يـقـيـنـيـاـ أـنـ أـكـثـرـ

(1) نـقـلاـ عـنـ رـسـالـةـ الـمـسـتـرـشـدـيـنـ لـلـمـحـاسـبـيـ، بـتـحـقـيقـ عـبـدـ الـفـتـاحـ أـبـوـ غـدـةـ (هـامـشـ 84) - دـارـ السـلامـ .

(2) نـقـلاـ عـنـ السـلـسلـةـ الصـحـيـحةـ (119/2/1)، (120) .

المسائل الفرعية والأصلية التي اختلف العلماء فيها، فمذهب المحدثين فيها أقوى من مذاهب غيرهم، وإنني كلما أسيير في شعب الاختلاف أجده قول المحدثين فيه قريباً من الإنفاق، فللله درهم، وعليه شكرهم (كذا) كيف لا وهم ورثة النبي ﷺ حقاً، ونواب شرعه صدقأً، حشرنا الله في زمرتهم، وأماتنا على حبهم وسيرتهم» آمين.



## فصل

### في ذم الرأي



**قال الشاطبي - رحمه الله -<sup>(1)</sup> :**

أعظم تلك الفرق فتنة على الأمة أهل القياس، ولا كل قياس، بل القياس على غير أصل، فإن أهل القياس متفقون على أن القياس على غير أصل لا يصح، وإنما يكون على أصل من كتاب أو سُنَّة صحيحة أو إجماع معتبر، فإذا لم يكن للقياس أصل - وهو القياس الفاسد - فهو الذي لا يصح أن يوضع في الدين، فإنه يؤدي إلى مخالفة الشرع وأن يصير الحلال بالشرع حراماً بذلك القياس، والحرام حلالاً، فإن الرأي من حيث هو رأي لا ينضبط إلى قانون شرعي فإذا لم يكن له أصل شرعي، فإن العقول تستحسن ما لا يستحسن شرعاً، وتستقبح ما لا يستقبح شرعاً.

---

(1) الاعتصام (282/2)، (283) بتصريف واختصار.

وإذا كان كذلك القياس على غير أصل فتنة. اهـ.

وقال في موضع آخر<sup>(1)</sup>:

ومعلوم أن هذه الآثار الدامة للرأي، لا يمكن أن يكون المقصود بها ذم الاجتهاد على الأصول في نازلة لم توجد في كتاب ولا سُنَّة ولا إجماع من يعرف الأشباه والنظائر، ويفهم معاني الأحكام فيقيس قياس تشبيه وتعليق، قياساً لم يعارضه ما هو أولى منه، فإن هذا ليس فيه تحليل وتحريم ولا العكس، وإنما القياس الهاダメ للإسلام، المعارض للكتاب والسُّنَّة، أو ما عليه سلف الأمة أو معانٍها المعتبرة. اهـ.

عن سهل بن حنيف قال: «يا أيها الناس اتهموا رأيكم على دينكم، لقد رأيتني يوم أبي جندل ولو أستطيع أن أرد أمر رسول الله ﷺ لرددته»<sup>(2)</sup>.

(1) الاعتصام (285/2) بتصرف واختصار.

(2) البخاري (282/13) الاعتصام بالكتاب والسُّنَّة: باب ما يذكر في ذم الرأي وتکلف القياس.

قال الحافظ - رحمه الله - <sup>(1)</sup> :

قوله: «اتهموا رأيكم على دينكم» أي لا تعملوا في أمر الدين بالرأي المجرد الذي لا يستند إلى أصل من الدين، وهو كنحو قول عليّ فيما أخرجه أبو داود بسنده حسن:

«لو كان الدين بالرأي لكان أسفل الخفّ أولى من أعلىه» وقد جاء عمر نحو قول سهلٍ ولفظه «اتقوا الرأي في دينكم» أخرجه البيهقي في المدخل هكذا مختصراً، وأخرجه هو والطبراني مطولاً بلفظ «اتهموا الرأي على الدين، فلقد رأيتني أرد أمر رسول الله ﷺ برأيي واجتهادي. فوالله ما أكلوا عن الحق» وذلك يوم أبي جندل حتى قال لي رسول الله ﷺ: «تراني أرضى وتأبى».

والحاصل: أن المصير إلى الرأي إنما يكون عند فقد النص، وإلى هذا يومئ قول الشافعي فيما أخرجه البيهقي بسنده صحيح إلى أحمد بن حنبل سمعت الشافعي يقول: القياس عند الضرورة، ومع ذلك فليس العامل برأيه على ثقة

من أنه وقع على المراد من الحكم في نفس الأمر، وإنما عليه بذل الوسع في الاجتهاد ليؤجر ولو أخطأ وبالله التوفيق.

وأخرج البيهقي من طريق الشعبي عن عمرو بن حرث عن عمر قال: «إياكم وأصحاب الرأي فإنهم أعداء السنن، أعيتهم الأحاديث أن يحفظوها، فقالوا بالرأي فضلوا وأضلوا» فظاهر في أنه أراد ذمّ من قال بالرأي مع وجود النص من الحديث لإغفاله التنقيب عليه، وأولى منه باللوم من عرف النص وعمل بما عارضه من الرأي، وتكلف لرده بالتأويل، وإلى ذلك الإشارة بقوله في الترجمة وتتكلف القياس والله أعلم.

قال أبو عمر بن عبد البر بعد أن ساق الآثار في ذم الرأي

ما ملخصه (1) :

اختلف العلماء في الرأي المقصود إليه بالذم فقالت

(1) جامع بيان العلم وفضله (482 - 494) باختصار وتصريف - الطبعة الثانية - المطبعة الفنية .

طائفه: الرأي المذموم هو البدع الخالفة للسنن في الاعتقاد كرأي جهم وسائر مذاهب أهل الكلام؛ لأنهم قوم قياسهم وآراؤهم في رد الأحاديث، فقالوا: لا يجوز أن يرى الله عز وجل في القيامة؛ لأنه عز وجل يقول: ﴿لَا تُدْرِكُهُ الْأَبْصَارُ وَهُوَ يُدْرِكُ الْأَبْصَارَ﴾ [الأنعام: 103].

فردوا قول رسول الله ﷺ: «إِنَّكُمْ تَرَوْنَ رَبَّكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ»<sup>(1)</sup>.

وتتأولوا في قول الله عز وجل: ﴿وُجُوهٌ يَوْمَئِذٍ نَّاضِرَةٌ إِلَىٰ رَبِّهَا نَاظِرَةٌ﴾ [القيامة: 23-22]. تأويلاً لا يعرفه أهل اللسان ولا أهل الأثر وقالوا: لا يجوز أن يسائل الميت في قبره لقول الله عز وجل: ﴿أَمْتَنَا اثْنَتَيْنِ وَأَحْيَيْتَنَا اثْنَتَيْنِ﴾ [غافر: 11].

فردوا الأحاديث المتواترة في عذاب القبر وفتنته، وردوا الأحاديث في الشفاعة على تواترها، وقالوا: لن يخرج من

(1) رواه البخاري (33/2) ومسلم في الإيمان بمعنىه، والنسائي.

النار من دخل فيها . وقالوا : لا نعرف حوضاً ولا ميزاناً ولا  
نعقل ما هذا ، وردوا السنن في ذلك كله برأيهم وقياسهم  
إلى أشياء يطول ذكرها من كلامهم في صفات الباري تبارك  
وتعالى .

وقال جماعة من أهل العلم : إنما الرأي المذموم المعيب  
المهجور الذي لا يحل النظر فيه ولا الاستغفال به ، الرأي  
المبتدع وشبهه من ضروب البدع .

وروي بسنده عن الإمام أحمد قال : لا نكاد نرى أحداً  
نظر في هذا الرأي إلّا وفي قلبه دغل .

وقال آخرون وهم جمهور أهل العلم : الرأي المذموم  
المذكور في هذه الآثار عن النّبِيِّ ﷺ ، وعن أصحابه  
والتابعين هو القول في أحكام شرائع الدين بالاستحسان  
والظنون ، والاستغفال بحفظ المعضلات والأغلوطات ، ورد  
الفروع والنوازل بعضها على بعض قياساً دون ردتها على  
أصولها ، والنظر في عللها واعتبارها ، فاستعمل فيها الرأي

قبل أن تنزل وفرعت وشققت قبل أن تقع، وتكلم فيها  
قبل أن تكون بالرأي المشارع للظن، قالوا: ففي الاستغال  
بهذا والاستغراق فيه تعطيل للسنن، والحدث على جهلها،  
وترك الوقوف على ما يلزم الوقوف عليها منها، ومن كتاب  
الله عز وجل ومعانيه، واحتجوا على صحة ما ذهبوا إليه من  
ذلك بأشياء:

منها: عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: لا تسألو على مالم  
يكن؛ فإني سمعت عمر يلعن من سأله عن مالم يكن.  
ومنها: عن سهل بن سعد رضي الله عنه قال: كره رسول الله  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ المسائل وعابها <sup>صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</sup> (1).

ومنها: ما ورد عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال:  
«ذروني ما تركتم، فإنما أهلك الذين من قبلكم كثرة  
سؤالهم، واختلافهم على أنبيائهم، فإذا نهيتكم عن شيء

(1) رواه البخاري (321/9)، ومسلم (10/120)، وأبو داود، والنسائي.

فاجتنبوه، وإذا أمرتكم بشيء فخذوا منه ما استطعتم»<sup>(1)</sup>. قالوا: ومن تدبر الآثار المروية - في ذم الرأي - المرفوعة، آثار الصحابة والتابعين في ذلك علم أنه ما ذكرنا قالوا: أما ترى أنهم كانوا يكرهون الجواب في مسائل الأحكام ما لم تنزل، فكيف بوضع الاستحسان والظن والتكلف ونظير ذلك واتخاده ديناً.

عن مسروق قال: سألت أبي بن كعب عن مسألة، فقال: أكانت هذه بعد؟ قلت: لا. قال: فأجمعني<sup>(2)</sup> حتى تكون.

وذكر ابن وهب وعتيق أنهما سمعاً مالك بن أنس يقول: لم يكن من أمر الناس ولا من مضى من سلفنا ولا أدركت أحداً اقتدى به يقول في شيء: هذا حلال وهذا حرام، ما كانوا يجترئون على ذلك، وإنما كانوا يقولون:

(1) رواه مسلم (101/10) والنسائي (110/5، 111).

(2) أي: أنظرني.

نكره هذا ونرى هذا حسناً، ونتقي هذا، ولا نرى هذا. وزاد عتيق بن يعقوب: ولا يقولون: حلال وحرام، أما سمعت قول الله عز وجل: ﴿ قُلْ أَرَأَيْتُمْ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ لَكُمْ مِنْ رِزْقٍ فَجَعَلْتُمْ مِنْهُ حَرَاماً وَحَلَالاً قُلْ اللَّهُ أَذِنَ لَكُمْ أَمْ عَلَى اللَّهِ تَفَتَّرُونَ ﴾ [يونس: 59].

الحلال ما أحله الله ورسوله، والحرام ما حرمه الله ورسوله.

وقد روي عن مالك أنه قال في بعض ما كان ينزل فُيسئل عنه فيجتهد فيه رأيه ﴿ إِنَّ نَّطْنُ إِلَّا ظَنًا وَمَا نَحْنُ بِمُسْتَقِينَ ﴾ [الجاثية: 32].

ولقد أحسن أبو العتاهية حيث قال:

وَمَا كُلَّ الظُّنُونَ تَكُونُ حَقًّا  
وَلَا كُلَّ الصَّوَابَ عَلَى الْقِيَاسِ

قال أبو عمر<sup>(1)</sup>:

ليس لأحد من علماء الأمة يثبت حديثاً عن النبي ﷺ، ثم يرده دون ادعاء نسخ عليه بأثر مثله أو إجماع أو بعمل يجب على أصله الانقياد إليه أو طعن في سنته، ولو فعل ذلك أحد سقطت عدالته فضلاً عن أن يتخذ إماماً ولزمه اسم الفسق.

وقال بعضهم:

تجنب ركوب الرأي فالرأي ريبة  
عليك بآثار النبي محمد  
فمن يركب الآراء يعم عن الهدى  
ومن يتبع الآثار يهد ويحمد  
وقال آخر:

انظر بعين الهدى إن كنت ذا نظر  
فإنما العلم مبني على الأثر  
لا ترضى غير رسول الله متبعاً  
ما دمت تقدر في حكم على خبر

. (1) جامع البيان (397)

## فصل

### في علامات أهل البدع



لأهل البدع علامات إجمالية وعلامات تفصيلية، أي تخص كل بدعة، ونحن نشير – بإذن الله تعالى – إلى العلامات الإجمالية؛ لأن ذكرها في الجملة يفيد الأمة الخوف من الوقوع فيها.

فمن العلامات الإجمالية ما ذكره ابن القيم - رحمه الله -

في شفاء العليل:

ولم يزل أهل الكلام الباطل المذموم موكلين برد أحاديث رسول الله ﷺ التي تخالف قواعدهم الباطلة، وعقائدهم الفاسدة، كما ردوا أحاديث الرؤبة، وأحاديث علو الله على خلقه، وأحاديث صفاته القائمة به، وأحاديث الشفاعة، وأحاديث نزوله إلى السماء الدنيا، ونزوله إلى الأرض

للفصل بين عباده، وأحاديث تكلمه بالوحى كلاماً يسمعه من شاء من خلقه حقيقة، إلى أمثال ذلك، وكما ردت الخوارج والمعتزلة أحاديث فضائل الخلفاء الراشدين، وغيرهم من الصحابة، وكما ردت المعطلة أحاديث الصفات والأفعال الاختيارية، وكما ردت القدرية المحوسبة أحاديث القدر السابق، وكل من أصل أصلاً لم يؤصله الله ورسوله قاده قسراً إلى رد السنة وتحريفها عن مواضعها؛ فلذلك لم يؤصل حزب الله ورسوله أصلاً غير ما جاء به الرسول ﷺ، فهذا أصلهم الذي عليه يعولون، وجنتهم التي إليها يرجعون.

ومن علماتهم اتباع المتشابه من القرآن، والإعراض عن المحكم:

قال الله عز وجل : ﴿فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زِيغٌ فَيَتَبَعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ تَأْوِيلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا اللَّهُ﴾ [آل عمران: 7].

قال الشاطبي - رحمه الله - : ومعنى التشابه ما أشكل معناه ولم يُبين مغزاه سواء كان من المتشابه الحقيقي - كالمجمل من الألفاظ - أو من المتشابه الإضافي ، وهو ما يحتاج في بيان معناه الحقيقي إلى دليل خارجي .

وإن كان في نفسه ظاهر المعنى لبادى الرأي ، كاستشهاد الخوارج على إبطال التحكيم بقوله : ﴿إِنَّ الْحُكْمُ إِلَّا لِلَّهِ﴾ [يوسف : 67] .

فإن ظاهر الآية صحيح على الجملة ، وأما على التفصيل فيحتاج إلى البيان ، وهو ما تقدم ذكره لابن عباس رضي الله عنهما لأنه بين أن الحكم لله تارة بغير تحكيم ؛ لأنه إذا أمرنا بالتحكيم فالحكم به حكم الله .

ومن علاماتهم اتباع الهوى :

كما قال تعالى : ﴿وَمَنْ أَضَلُّ مِنْ اتَّبَعَ هَوَاهُ بِغَيْرِ هُدًى مِنْ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ﴾ [القصص : 50] .

وقوله : ﴿أَفَرَأَيْتَ مَنِ اتَّخَذَ إِلَهَهُ هَوَاهُ وَأَضَلَّهُ اللَّهُ عَلَىْ عِلْمٍ﴾ [الجاثية : 23].

وأصل الفرق إما هو الجهل ب الواقع السنّة، وهو الذي نبه عليه الحديث : «إِنَّ اللَّهَ لَا يَقْبضُ الْعِلْمَ انتزاعًا يَنْتَزَعُهُ مِنْ صُدُورِ النَّاسِ، وَلَكِنْ يَقْبضُ الْعِلْمَ بِقْبَضِ الْعُلَمَاءِ، فَإِذَا لَمْ يَبْقِ عَالِمًا اتَّخَذَ النَّاسُ رُؤْسَاءً جَهَالًا، فَسَأَلُوا فَأَفْتَوْا بِغَيْرِ عِلْمٍ، فَضَلُّوا وَأَضَلُّوا»<sup>(1)</sup>.

وقال تعالى : ﴿فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ﴾ والزيغ هو الميل عن الحق؛ اتباعاً للهوى.

ومن علاماتهم<sup>(2)</sup> :

الفرقة التي نبه الله عليها بقوله : ﴿وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّقُوا وَأَخْتَلَفُوا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْبَيِّنَاتُ﴾ [آل عمران : 105].

(1) البخاري (194/1) ومسلم (223/16، 224) والترمذى.

(2) باختصار من الاعتصام للشاطبى (231/2، 232 ، 233).

وهذا التفريق هو الذي يصير الفرقة الواحدة فرقاً، والشيعة الواحدة شيئاً.

قال العلماء: صاروا فرقاً لاتباع أهوائهم، وبفارقـة الدين تشتـت أهـوـاهـم فـافـرـقـوا، وـهـوـ قـوـلـهـ تـعـالـى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ فَرَقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيَعاً لَسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءٍ﴾ [الأنعام: 159].

ثم برأه منهم بقوله: ﴿لَسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءٍ﴾ وهم أصحاب البدع وأصحاب الضلالات والكلام فيما لم يأذن الله فيه ولا رسوله.

وقد اختلف أصحاب الرسول ﷺ في أحكـامـ الدـينـ، وـلـمـ يـتـفـرـقـواـ وـلـاـ صـارـواـ شـيـعاـ؛ـ لأنـهـ لـمـ يـفـارـقـواـ الدـينـ،ـ وإنـماـ اـخـتـلـفـواـ فـيـ الـاجـتـهـادـ وـالـاسـتـنبـاطـ منـ الـكـتـابـ وـالـسـنـةـ فـيـماـ لـمـ يـجـدـواـ فـيـهـ نـصـاـ.

واختلفـتـ فـيـ ذـلـكـ أـقـوالـهـمـ،ـ فـصـارـواـ مـحـمـودـينـ؛ـ لأنـهـمـ اـجـتـهـدواـ فـيـماـ أـمـرـواـ بـهـ،ـ كـاـخـتـلـافـ أـبـيـ بـكـرـ وـعـمـرـ وـعـلـيـ

وزيد في الجد مع الأم، وقول عمر وعلي في أمهات الأولاد، وخلافهم في الفريضة المشتركة، وخلافهم في الطلاق قبل النكاح، وفي البيوع وغير ذلك، وكانوا مع ذلك أهل مودة وتناصح، وأخوة الإسلام فيما بينهم قائمة.

فلما حدثت الأهواء المردية التي حذر منها رسول الله ﷺ، وظهرت العداوات وتحزب أهلها فصاروا شيئاً - دل على أنه إنما حدث ذلك من المسائل المحدثة التي ألقاها الشيطان على أفواه أوليائه، والإسلام يدعو إلى الإلفة والتحاب والتراحم والتعاطف، فكل رأي أدى إلى خلاف ذلك فخارج عن الدين.

وكانت هذه العلامة ظاهرة في الخوارج الذين أخبر النبي ﷺ عنهم بقوله: «يقتلون أهل الإسلام ويذعنون أهل الأوثان» وأي فرق توازي هذه الفرقـة التي بين أهل الإسلام

وأهل الكفر؟ وهي موجودة فيسائر من عُرف من الفرق، أو  
ادعى ذلك فيهم.

ومن علاماتهم: كثرة الجدال:

لا يقصدون اتباع الحق، والجدال على هذا الوجه لا  
ينقطع، وشأن هذا الجدال أنه شاغلٌ عن ذكر الله، وعن  
الصلاوة كالنرد والشطرنج وغيرهما.

وقد نقل عن حماد بن زيد أنه قال: جلس عمرو بن  
عبيد وشبيب بن شيبة ليلة يتخاصمان إلى طلوع الفجر.

قال: فلما صلوا جعل عمرو يقول: هيه أبا معمر، هيه  
أبا معمر، فإذا رأيتم أحداً شأنه أبداً الجدال في المسائل مع  
كل أحد من أهل العلم، ثم لا يرجع ولا يرعوي، فاعلموا  
أنه زائف القلب، مُتَبِّعٌ للمتشابه فاحذروه.

ومن علاماتهم: تعظيم أئمة الاتحاد والزندقة:

قال شيخ الإسلام - رحمه الله - <sup>(1)</sup>:

تجد عامة أهل الكلام ومن أعرض عن جادة السلف - إلا من عصم الله - يُعْظِّمُونَ أئمة الاتحاد، بعد تصريحهم في كتبهم بعبارات الاتحاد، ويتكلفون لها محامل غير ما قصدوه، ولهم في قلوبهم من الإجلال والتعظيم، والشهادة بالإمامية والولاية لهم، وأنهم أهل الحقائق ما الله به عليم.

هذا ابن عربي يُصرح في نصوصه أن الولاية أعظم من النبوة، بل أكمل من الرسالة ومن كلامه:

مَقَامُ النَّبُوَّةِ فِي بَرْزَخِ

فَوْيِقِ الرَّسُولِ وَدُونِ الْوَلِيِّ

وبعض أصحابه يتأنلون ذلك، بأن ولاية النبي ﷺ أفضل من نبوته، وكذلك ولاية الرسول ﷺ أفضل من

(1) نقض المنطق (140، 141).

رسالته، أو يجعلون ولايته حاله مع الله، ورسالته حاله مع الخلق، وهذا من بليغ الجهل، فإن الرسول إذا خاطب الخلق وبلغهم الرسالة لم يفارق الولاية، بل هو ولی الله في تلك الحال، كما هو ولی الله في سائر أحواله؛ فإنه ولی الله ليس عدوًّا له في شيء من أحواله، وليس حاله في تبليغ الرسالة دون حاله إذا صلى ودعا الله وناجاه.

ومن علاماتهم ذمهم من مدحه الله ورسوله:

واتفق السلف الصالح رضي الله عنه على مدحهم والثناء عليهم وأصل هذه العلامة من الاعتبار تكبير الخوارج - الصحابة الكرام رضي الله عنهم - واعتقاد الشيعة ردة الصحابة إلا ستة.

وروي عن إسماعيل بن علية، قال: حدثني يحيى، قال: تكلم واصل بن عطاء يوماً - يعني المعتزلي - فقال عمرو بن عبيد: ألا تسمعون؟ ما كلام الحسن وابن سيرين عندما تسمعون إلا خرق حيض ملقاء.

ومن علماتهم ما ذكره شيخ الإسلام<sup>(1)</sup> :

أنهم أعظم شكًا وأضطراباً وأضعف الناس علمًا ويقيناً، وهذا أمر يجدونه في أنفسهم، ويشهده الناس منهم، وشواهد ذلك أعظم من أن تُذكر هنا، وإنما فضيلة أحدهم باقتداره على الاعتراض والقديح والجدل، ومن المعلوم أن يكون بمنزلة العامي، وما زال أئمتهم يخربون بعدم الأدلة والهدى في طريقهم حتى قال أبو حامد الغزالى : «أكثرون شكًا عند الموت أهل الكلام».

وهذا أبو عبد الله الرازى من أعظم الناس في هذا الباب – باب الحيرة والشك والاضطراب – وقال أبو وصل وكان من أبرعهم في الفلسفة والكلام : «أستلقي على قفاي وأضع الملحفة على نصف وجهي، ثم أذكر المقالات وحجج هؤلاء وهؤلاء، واعتراض هؤلاء وهؤلاء، حتى يطلع الفجر، ولم يتراجع عندي شيء».

(1) نقض المنطق (25).

ولهذا أنسد الخطابي وهو صاحب المعالم :

حجج تهافت كالزجاج تخالها  
حقاً وكل كاسر مكسور

وقال في مجموع الفتاوى<sup>(1)</sup> :

وتجدر عامة هؤلاء الخارجين عن منهاج السلف من المتكلمة والمتصوفة يعترف بذلك، إما عند الموت وإما قبل الموت.

هذا أبو الحسن الأشعري نشأ في الاعتزاز أربعين عاماً يناظر عليه، ثم رجع عن ذلك، وصرح بتضليل المعتزلة، وبالغ في الرد عليهم.

وهذا أبو حامد الغزالى (مع فرط ذكائه وتألهه ومعرفته بالكلام والفلسفة، وسلوك طريق الزهد والرياضية والتصوف ينتهي في هذه المسائل إلى الوقوف والخيرة، ويحيل في آخر

أمره على طريقة أهل الكشف، وإن كان بعد ذلك رجع إلى طريقة أهل الحديث) وصنف «إجماع العوام عن علم الكلام».

وكذا أبو عبد الله محمد بن عمر الرازى قال في كتابه الذي صنفه في «أقسام اللذات»: لقد تأملت الطرق الكلامية والمناهج الفلسفية، فما رأيتها تشفى علياً، ولا تروي غليلاً، ورأيت أقرب الطرق طريقة القرآن. أقرأ في الإثبات ﴿الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى﴾ [طه: 5].

﴿إِلَيْهِ يَصْعُدُ الْكَلْمُ الطَّيِّبُ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ يُرْفَعُهُ﴾

[فاطر: 10].

وأقرأ في النفي ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ﴾ [الشورى: 11].  
 ﴿وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْمًا﴾ [طه: 110]، ﴿هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيًّا﴾ [مريم: 65].

ثم قال : ومن جرب مثل تجربتي عرف مثل معرفتي وكان  
يتمثل كثيراً :

نهاية إقدام العقول عقال

وأكثر سعي العالمين ضلال

وأرواحنا في وحشة من جسومنا

وحاصل دنيانا أذى ووبال

ولم نستفد من بحثنا طول عمرنا

سوى أن جمعنا فيه قيل وقالوا

وهذا إمام الحرمين ترك ما كان ينتحله ويُقرره، واختار  
مذهب السلف ، وكان يقول : « يا أصحابنا لا تشغلوا  
بالكلام ، فلو أني عرفت أن الكلام يبلغ إلى ما بلغ ما  
اشتغلت به ». .

وقال عند موته : « لقد خضتُ البحر الخضم وحليت  
أهل الإسلام وعلومهم ودخلت فيما نهوني عنه ، والآن إن

لم يتداركني ربي برحمته فالويل لابن الجويuni ، وهأنذا  
أموت على عقيدة أمي – أو قال : عقيدة عجائز نيسابور » .  
وكذلك أبو عبد الله محمد بن عبد الكريم الشهريستاني  
أخبر أنه لم يجد عند الفلاسفة والمتكلمين إلا الحيرة  
والندم ، وكان ينشد :

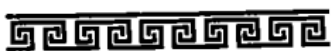
لعمري لقد طفت المعاهد كلها  
وسيرت طرفي بين تلك المعالم  
فلم أر إلا واضعاً كف حائر  
على ذقن أو قارعاً سين نادم



## فصل

### في خصائص الفرقـة الناجـية

#### «أهـل السـنـة والـجـمـاعـة»



من خصائص الفرقـة الناجـية «أهـل السـنـة والـجـمـاعـة»: أنـهم يبدأـون بالـشـرـع ثـم يـخـضـعـون العـقـل لـهـ، عـمـلاً بـقـوـل الله عـز وـجـلـ: ﴿يـا أـيـهـا الـذـيـنـ آمـنـوا لـا تـقـدـمـوا بـيـنـ يـدـيـ اللهـ وـرـسـولـهـ﴾ [الـحـجـرـاتـ: 1].

وـمـن ثـمـ فـإـنـهـمـ يـقـدـمـونـ الرـوـاـيـةـ عـلـىـ الدـرـايـةـ، وـالـنـصـ الشـرـعـيـ عـلـىـ النـظـرـ العـقـلـيـ؛ وـذـكـ لـاـعـتـقـادـهـمـ بـأـنـهـ لـاـ يـتـعـارـضـ نـصـ صـحـيـحـ مـعـ عـقـلـ صـرـيـحـ، وـيـعـتـقـدـونـ بـأـنـ الـأـوـاـئـ الـذـيـنـ عـاصـرـواـ التـنـزـيلـ وـاـكـتـحـلـتـ أـعـيـنـهـمـ بـرـؤـيـةـ النـبـيـ عـلـيـهـ السـلـامـ، كـانـواـ أـكـثـرـ فـهـمـاـ وـدـرـايـةـ لـلـشـرـعـ مـنـ غـيرـهـمـ، فـالـمـعـقـولـ عـنـهـمـ مـاـ وـاقـعـ هـدـيـهـمـ، وـالـمـجـهـولـ مـاـ خـالـفـهـ.

وهناك دليل منطقي على ضرورة تقديم الشرع على العقل<sup>(1)</sup>: إذا حدث نزاع بين أصحاب المهن المختلفة كالحراثة والبناء والخياطة والسباحة وغير ذلك من الصناعات، احتكم المتنازعون إلى الأعلم منهم، ومن المعلوم أن تفوق الرسول ﷺ على ذوي العقول، أعظم من تفوق أهل العلم المتخصصين بالمهن العلمية والعملية والعلوم العقلية الاجتهادية كالطلب مثلاً لسائر الناس؛ لأن من الناس من يُمْكِنه تعلم تلك المهن العملية والعلمية كعلم المتخصصين فيها، ولكن لا يمكن من لم يجعله الله رسولاً إلى الناس أن يصير بمنزلة من جعله الله رسولاً إلى الناس.

إذا تقرر أن النبوة لا تناول بالاجتهداد – كما هو مذهب أهل الملل – وعلم الرجل بالعقل أن هذا رسول الله، وعلم

(1) قواعد المنهج السلفي للدكتور مصطفى حلمي نقلأ عن «موافقة صحيح المنقول لصریح المعقول» لابن تيمیة - رحمه الله - بتصرف .(82/1)

أنه أخبر بشيء ووجد في عقله ما يعارضه في خبره، كان عقله يوجب عليه التسليم إلى من هو أعلم منه، ولا يقدم رأيه على قوله؛ لعلمه أن عقله قاصر بالمقارنة به، وأنه أعلم بالله تعالى وأسمائه وصفاته واليوم الآخر منه، وأن التفاوت الذي بينهما في العلم بذلك أعظم من التفاوت الذي بين العامة والأطباء.

ومن خصائصهم أنهم ليس لهم إماماً معظم يأخذون كلامه كله ويدعون ما خالفه إلا رسول الله ﷺ، بل كل إمام دونه من أئمة المسلمين كما قال مالك - رحمه الله - : «يُؤخذ من قوله ويُترك»، وكل كلام عارض عندهم الكتاب والسنة كما قال الشافعي - رحمه الله - : «يُضرب به عرض الحائط».

قال شيخ الإسلام - رحمه الله - (1) :

إِنَّ أَهْلَ الْحَقِّ وَالسُّنْنَةِ لَا يَكُونُ مُتَبَوِّعَهُمْ إِلَّا رَسُولُ اللَّهِ

(1) مجمع الفتاوى (346/3)، (347) بتصريف.

الذِي لَا ينطِقُ عَنِ الْهَوَى، إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُوحَى، فَهُوَ  
الذِي يَجِبُ تَصْدِيقُهُ فِي كُلِّ مَا أَخْبَرَ، وَطَاعُتْهُ فِي كُلِّ مَا  
أَمْرَ، وَلَيْسَتْ هَذِهِ الْمَنْزِلَةُ لِغَيْرِهِ مِنَ الْأئِمَّةِ، بَلْ كُلُّ أَحَدٍ مِنَ  
النَّاسِ يُؤْخَذُ مِنْ قَوْلٍ وَيُتَرَكُ إِلَّا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

وَبِهَذَا يَتَبَيَّنُ أَنَّ أَحَقَ النَّاسِ بِأَنْ تَكُونَ هِيَ الْفَرْقَةُ النَّاجِيَةُ  
«أَهْلُ الْحَدِيثِ وَالسُّنْنَةِ» الَّذِينَ لَيْسَ لَهُمْ مَتَّبِعٌ يَتَعَصَّبُونَ لَهُ  
إِلَّا رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وَهُمْ أَعْلَمُ النَّاسِ بِأَقْوَالِهِ وَأَحْوَالِهِ،  
وَأَعْظَمُهُمْ تَمْيِيزًا بَيْنَ صَحِيحِهَا وَسَقِيمِهَا، وَمَعْرِفَةً بِمَعَانِيهَا  
وَاتِّبَاعًا لَهَا، تَصْدِيقًا وَعَمَلاً وَحْبًا، وَمَوَالَةً لِمَنْ وَالَّهَا  
وَمَعَادَةً لِمَنْ عَادَهَا.

وَمِنْ خَصَائِصِهِمْ أَنَّهُمْ وَسْطٌ بَيْنَ فَرَقِ الْأَمَّةِ: قَالَ شِيخُ  
الإِسْلَامِ - رَحْمَهُ اللَّهُ - بَعْدَ أَنْ بَيَّنَ أَنَّ مَلَةَ الإِسْلَامِ وَسْطٌ فِي  
الْمُلْلُلِ<sup>(1)</sup>:

وَهَكَذَا أَهْلُ السُّنْنَةِ وَالْجَمَاعَةِ فِي الْفَرَقِ، فَهُمْ فِي بَابِ

(1) مجموع الفتاوى (373/3 - 375).

«أَسْمَاءُ اللَّهِ وَآيَاتُهُ وَصَفَاتُهُ» وسط بين أهل التعطيل الذين يلحدون في أسماء الله وآياته ويُعطّلُون حقائق ما نعْتَ اللَّهُ به نفسه، حتى يشبهوه بالعدم والموت، وبين أهل التمثيل الذين يضرّبون له الأمثل حتى يشبهوه بالخلوقات، فيؤمّن أهل السُّنْنَةُ والجماعَةُ بما وصفه به رسوله ﷺ، من غير تحريف ولا تعطيل، ومن غير تكييف وتمثيل.

وهم في «خلقه وأمره» وسط بين المكذبين بقدرة الله، الذين لا يؤمنون بقدرته الكاملة ومشيئته الشاملة، وخلقـه لكل شيء، وبين المفسدين لـدين الله الذين يجعلـون العـبد ليس له مشيئـة ولا قدرـة ولا عـملـ، فـيـعـطـلـونـ الـأـمـرـ وـالـنـهـيـ والـثـوابـ وـالـعـقـابـ، فـيـصـيرـونـ بـمـنـزـلـةـ الـمـشـرـكـينـ الـذـينـ قـالـواـ: ﴿لَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا أَشْرَكْنَا وَلَا آبَاؤُنَا وَلَا حَرَّمْنَا مِنْ شَيْءٍ﴾

[الأَنْعَامُ : 148].

فـيـؤـمـنـ أـهـلـ السـُـنـنـ بـأـنـ اللـهـ عـلـىـ كـلـ شـيـءـ قـدـيرـ، فـيـقـدـرـ أـنـ

يهدي العباد ويقلب قلوبهم، وأنه ما شاء الله كان، وما لم يشأ لم يكن، فلا يكون في ملكه ما لا يريد، ولا يعجز عن إنجاز مراده، وأنه خالق كل شيء من الأعيان والصفات والحركات.

ويؤمنون أن العبد له قدرة ومشيئة وعمل، وأنه مختار ولا يسمونه مجبراً؛ إذ المجبور من أكره على خلاف اختياره، والله سبحانه جعل العبد مختاراً لما يفعله، فهو مختار مريد، والله خالقه وخالق اختياره، وهذا ليس له نظير، فإن الله ليس كمثله شيء لا في ذاته، ولا في صفاته، ولا في أفعاله.

وهم في باب «الأسماء والأحكام والوعد والوعيد» وسطٌ بين الوعيدية الذين يجعلون أهل الكبائر من المسلمين مخلدين في النار، ويخرجونهم من الإيمان بالكلية، ويذبون بشفاعة النبي ﷺ، وبين المرجئة الذين يقولون،

إيمان الفساق مثل إيمان الأنبياء، والأعمال الصالحة ليست من الدين والإيمان، ويكذبون بالوعيد والعقاب بالكلية.

فيؤمن أهل السنة والجماعة بأن فساق المسلمين معهم بعض الإيمان وأصله، وليس معهم جميع الإيمان الواجب الذي يستوجبون به الجنة، وأنهم لا يُخلدون في النار، بل يخرج منها من كان في قلبه مثقال حبة من إيمان، أو مثقال خردلة من إيمان، وأن النبي ﷺ أدخل شفاعته لأهل الكبائر من أمتة.

وهم أيضاً في أصحاب رسول الله ﷺ ورضي عنهم وسطٌ بين الغالية الذين غلو في عليٍّ رضي الله عنه، فيفضلونه على أبي بكر وعمر رضي الله عنهما، ويعتقدون أنه الإمام المعصوم دونهما، وأن الصحابة ظلموا وفسقوا، وكفروا الأمة بذلك، وربما جعلوه نبياً أو إلهًا، وبين الجافية الذين يعتقدون كفره، وكفر عثمان رضي الله عنه، ويستحلون دماءهما ودماء من تولاهما،

ويستحبون سبّ عليٍّ وعثمانٍ ونحوهما، ويقدحون في خلافة عليٍّ ضاغطه وإمامته.

وكذلك في سائر «أبواب السنة» هم وسطٌ؛ لأنهم متمسكون بكتاب الله وسُنّة رسوله ﷺ، وما اتفق عليه السابقون الأولون من المهاجرين والأنصار والذين اتبعوهم بإحسان.

ومن خصائصهم عصمة الله عزوجل لهم عن تكفير بعضهم بعضاً:

**قال البغدادي الإسپرائي** <sup>(1)</sup> : أهل السنة لا يُكفر بعضهم بعضاً، وليس بينهم خلاف يوجب التبرير والتکفير، فهم إِذَا أهل الجماعة القائمون بالحق، والله تعالى يحفظ الحق وأهله، فلا يقعون في تنابذ وتناقض، وليس فريق من فرق المخالفين إِلَّا وفيهم تکفير بعضهم لبعض،

---

(1) الفرقُ بين الفرقَ (361).

وتبرى بعضهم من بعض، كالخوارج، والروافض، والقدريه، حتى اجتمع سبعة منهم في مجلس واحد فافترقوا عن تكفير بعضهم بعضاً، وكانوا بمنزلة اليهود والنصارى، حين كفّر بعضهم بعضاً، حتى قالت اليهود: ﴿لَيْسَ النَّصَارَى عَلَى شَيْءٍ وَقَالَتِ النَّصَارَى لَيْسَ الْيَهُودُ عَلَى شَيْءٍ﴾ [البقرة: 113].

وقال الله سبحانه وتعالى: ﴿وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلَافًا كَثِيرًا﴾ [النساء: 82].

ومن خصائصهم ضيق سلامة قلوبهم وألسنتهم

لأصحاب رسول الله ﷺ (1):

كما وصفهم الله به في قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ جَاءُوا مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَغْفِرْ لَنَا وَلَا خَوَانِا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالإِيمَانِ وَلَا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلَّا لِلَّذِينَ آمَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ﴾

[الحشر: 10].

(1) مجموع الفتاوى (152/3، 153) باختصار.

وطاعة للنبي ﷺ في قوله: «لا تسبوا أصحابي، فوالذي نفسي بيده لو أن أحدكم أنفق مثل أحد ذهباً ما بلغ مدة أحدهم ولا نصيفه» <sup>(1)</sup>.

ويقبلون ما جاء به الكتاب والسنة والإجماع من  
فضائلهم ومراتبهم.

فيفضلون من أنفق من قبل الفتح – وهو صلح الحديبية –  
وقاتل على من أنفق من بعده وقاتل، ويُقدمون المهاجرين  
على الأنصار، ويؤمنون بأن الله قال لأهل بدر – وكانوا  
ثلاثمائة وبضعة عشر –: «اعملوا ما شئتم فقد غرفت  
لكم» <sup>(2)</sup>.

(1) رواه البخاري (21/7) فضائل الصحابة: باب قول النبي ﷺ: «لو  
كنت متخدنا خليلاً» ومسلم (23/6) فضائل الصحابة: باب تحريم  
سب الصحابة. والنصف يعني النصف.

(2) رواه البخاري (143/6) الجهاد: باب الجاسوس عن علي بن أبي طالب  
في قصة حاطب بن أبي بلتعة.

وبأنه لا يدخل النار أحد بايعر تحت الشجرة كما أخبر به النبي ﷺ، بل قد رضي الله عنهم ورضوا عنه، وكانوا أكثر من ألف وأربعين ألفة.

ويشهدون بالجنة لمن شهد له رسول الله ﷺ بالجنة، كالعشرة وكثابت بن قيس بن شناس، وغيرهم من الصحابة رضي الله عنهم.

ويقررون بما تواتر به النقل عن أمير المؤمنين علي بن أبي طالب رضي الله عنه وعن غيره، من أن خير هذه الأمة بعد نبيها أبو بكر ثم عمر، ويُثلثون بعثمان، ويربعون بعلي رضي الله عنه كما دلت الآثار، ومن طعن في خلافة أحد من هؤلاء الأئمة فهو أضل من حمار أهله.

ومن خصائصهم رفضهم للتأويل:

قال شيخ الإسلام<sup>(1)</sup>:

لفظ التأويل قد صار بسبب تعدد الاصطلاحات له ثلاثة معانٍ :

(1) مجموع الفتاوى.

أحدها - أن يُراد بالتأويل حقيقة ما يُؤول إليه الكلام وإن وافق ظاهره، وهذا هو المعنى الذي يُراد بلفظ التأويل في الكتاب والسنة كقوله تعالى : ﴿ هَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا تَأْوِيلَهُ يَوْمَ يَأْتِي تَأْوِيلُهُ يَقُولُ الَّذِينَ نَسُوهُ مِنْ قَبْلِ قَدْ جَاءَتْ رُسُلُ رَبِّنَا بِالْحَقِّ ﴾ [الأعراف : 53].

ومنه قول عائشة رضي الله عنها : « كان رسول الله ﷺ يكره أن يقول في ركوعه وسجوده : « سبحانك اللهم ربنا ولك الحمد ، اللهم اغفر لي ، يتأنى القرآن » <sup>(1)</sup> .

والثاني - يُراد بلفظ التأويل التفسير: وهو اصطلاح كثير من المفسرين؛ ولهذا قال مجاهد إمام أهل التفسير: « إن الراسخين في العلم يعلمون المتشابه » فإنه أراد بذلك تفسيره وبيان معانيه، وهذا مما يعلمه الراسخون.

(1) رواه البخاري (299/2) صفة الصلاة: باب التسبيح والدعاء في السجود. ومسلم (201/4) الصلاة: باب في الدعاء في الركوع والسجود. والنسيائي (219/2). الافتتاح: باب الدعاء في السجود.

والثالث - أن يراد بلفظ التأويل صرف اللفظ عن ظاهره الذي يدل عليه إلى معنى آخر مرجوح يقترن بذلك فلا يكون معنى اللفظ الموافق لدلالة ظاهرة، وهذا معنى التأويل عند المتأخرین، وتسمیة هذا تأويل لم يمكن في عرف السلف.

وقال في موضع آخر: <sup>(1)</sup> وطريقة التأويل طريقة المتكلمين من الجهمية والمعتزلة وأتباعهم يقولون: إن ما قاله تأويلاً تُخالف ما دلّ عليه اللفظ، وما يُفهم منه، وهو وإن كان لم يبين مراده، ولا بَيْنَ الحَقِّ الَّذِي يَجُبُ اعْتِقَادُه، فكان مقصوده أن هذا يكون سبباً للبحث بالعقل؛ حتى يعلم الناس الحق بعقولهم، ويجهدون في تأويل الفاظه إلى ما يوافق قولهم، ليثابوا على ذلك، فلم يكن قصده لهم البيان والهداية والإرشاد والتعليم، بل قصده التعميم

---

(1) نقض المنطق (56).

والتلبيس، ولم يعرفهم الحق بعقلهم، ويعرفوا حينئذ أن كلامه لم يقصد به البيان، فيجعلون حالهم في العلم مع عدمه، خيراً من حالهم مع وجوده.

وأولئك المتقدمون كابن سينا وأمثاله ينكرون على هؤلاء، ويقولون: ألفاظه كثيرة صريحة لا تقبل التأويل، لكن كان قصده التخييل، وأن يعتقد الناس الأمر على خلاف ما هو عليه.

**قال ابن القيم - رحمه الله - مبيناً نتائج التأويل**

**وأثره في الأمة<sup>(1)</sup> :**

«وبالجملة فافتراق أهل الكتابين، وافتراق هذه الأمة على ثلات وسبعين فرقة، إنما أوجبه التأويل، وإنما أريقت دماء المسلمين يوم الجمل وصفين والحررة، وفتنة ابن الزبير وهلم جرا بالتأويل، وإنما دخل أعداء الإسلام من المتكلفة

(1) إعلام الموقعين (251/4).

والقramطة والباطنية والإسماعيلية والنصيرية من باب التأويل، فما امتحن الإسلام بمحة قط إلا وسببها التأويل، فإن محنته إما من المتأولين، وإما أن يسلط عليها الكفار بسبب ما ارتكبوا من التأويل، وخالفوا ظاهر التنزيل وتعللوا بالأباطيل».

إلى أن قال: <sup>(1)</sup> «وهل دخلت طائفة الإلحاد من أهل الحلول والاتحاد إلا من باب التأويل، إلا مضادة ومناقضة لحكم الله في تعليمه عباده البيان الذي امتن الله في كتبه على الإنسان بتعليمه إياه، فالتأويل باللغاز والأحاجي والأغلوطات أولى منه بالبيان والتبين، وهل فرق بين دفع حقائق ما أخبرت به الرسل عن الله، وأمرت به بالتأويلات الباطلة المخالفة له، وبين رده وعدم قبوله، ولكن هذا رد جحود ومعاندة، وذلك رد خداع ومصانعة».

---

<sup>(1)</sup> إعلام الموقعين (4/252).

ومن خصائصهم أنهم يعتقدون أن الدين والإيمان قول وعمل<sup>(1)</sup>، وهم مع ذلك لا يكفرون أهل القبلة بمطلق المعاصي والكبائر كما يفعله الخوارج، بل الأخوة الإيمانية ثابتة من المعاصي، كما قال سبحانه وتعالى في آية القصاص: ﴿فَمَنْ عُفِيَ لَهُ مِنْ أَخِيهِ شَيْءٌ فَاتَّبَعَ بِالْمَعْرُوفِ﴾ [البقرة: 178].

وقال: ﴿وَإِنْ طَائِفَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتُلُوا فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا فِإِنْ بَغَتْ إِحْدَاهُمَا عَلَى الْأُخْرَى فَقَاتَلُوا الَّتِي تَبَغِيْ حَتَّىْ تَفِيءَ إِلَىْ أَمْرِ اللَّهِ فَإِنْ فَاءَتْ فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا بِالْعَدْلِ وَأَقْسِطُوا إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ﴾ [إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُوا بَيْنَ أَخْوَيْكُمْ] [الحجرات: 9، 10].

ولا يسلبون الفاسق الملي اسم الإيمان بالكلية، ولا يخلدونه في النار كما تقوله المعتزلة، بل الفاسق يدخل في

(1) مجموع الفتاوى (151/3).

اسم الإيمان مثل قوله تعالى : ﴿فَتَحرِيرُ رَقِبةٍ مُؤْمِنَةٍ﴾ [النساء : 92].

ومن خصائصهم اتباع آثار رسول الله ﷺ باطنًا وظاهراً<sup>(1)</sup>، واتباع سبيل السابقين الأولين من المهاجرين والأنصار، واتباع وصية رسول الله ﷺ، حيث قال : «عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي، تمسكوا بها وعضوا عليها بالنواجد»<sup>(2)</sup>.

ويعلمون أن أصدق الكلام كلام الله، وخير الهدى هدى محمد ﷺ، ويؤثرون كلام الله على كلام غيره، من كلام أصناف الناس، ويقدمون هدى محمد ﷺ على هدى كل أحد، وبهذا سموا أهل الكتاب والسنّة.

وسموا أهل الجماعة؛ لأن الجماعة هي الاجتماع، وضدتها الفرقة، وإن كان لفظ الجماعة قد صار اسمًا لنفس

(1) مجموع الفتاوى (157/3).

(2) تقدم تخریجه.

ال القوم المجتمعين، «والإجماع» هو الأصل الثالث الذي يعتمد عليه في العلم والدين.

وهم يزنون بهذه الأصول الثلاثة جميع ما عليه الناس من أقوال وأعمال باطنية أو ظاهرة مما له تعلق بالدين، والإجماع الذي يضبط هو ما كان عليه السلف الصالح، إذ بعدهم كثراً الاختلاف وانتشرت الأمة.

قال ابن القيم - رحمه الله - <sup>(1)</sup>:

لقد استبان - والله - الصبح لمن له عينان ناظرتان، وتبين الرشد من الغيّ لمن له أذنان واعيتان، لكن عصفت على القلوب أهوية البدع والشُبهات والأراء الخلافات، فأطافلت مصابيحها، وتحكمت فيها أيدي الشهوات، فأغلقت أبواب رشدها، وأضاعت مفاتيحها ورآن عليها كسبها وتقليدها لآراء الرجال، فلم تجد حقائق القرآن

(1) اجتماع الجيوش الإسلامية (26، 27).

والسُّنْنَةِ فيها منفذًا، وتمكنت فيها أسمام الجهل والتخليط، فلم تنتفع معها بصالح الغذاء، واعجباً جعلت غذاءها من هذه الآراء التي لا تُسْمِن ولا تُغْنِي من جوع، ولم تقبل الاغتسال بكلام الله تعالى ونص نبيه المرفوع، واعجباً كيف اهتدت في ظُلْمِ الآراء إلى التمييز بين الخطأ والصواب، وعجزت عن الاهتداء بمطالع الأنوار ومشارقها من السُّنْنَةِ والكتاب، فأقرت بالعجز عن تلقي الهدى والعلم من مشكاة السُّنْنَةِ والقرآن ثم تلقته من رأي فلان ورأي فلان، سبحان الله ماذا حرم المعرضون عن نصوص الوحي واقتباس الهدى من مشكاتها من الكنوز والذخائر، وماذا فاتهم من حياة القلوب واستئنارة البصائر، قنعوا بأقوال استنبطوها بمعاول الآراء فكراً، وتقطعوا أمرهم لأجلها زبراً، وأوحى بعضهم إلى بعض زخرف القول غروراً، فاتخذوا لأجل ذلك القرآن مهجوراً، درست معالم القرآن في قلوبهم، فليسوا يعرفونها، ودثرت معاهده عندهم، فليسوا يعمرونها،

ووَقَعَتْ أَعْلَامَهُمْ مِّنْ أَيْدِيهِمْ، فَلَيْسُوا يَرْفَعُونَهَا، وَأَفْلَتْ كُوَّاکِبَهُمْ مِّنْ آفَاقِهِمْ فَلَيْسُوا يَبْصُرُونَهَا، وَكَسَفَتْ شَمْسَهُمْ عِنْدَ اجْتِمَاعِ ظُلْمِ آرَائِهِمْ وَعَقْدِهَا فَلَيْسُوا يَثْبِتُونَهَا، خَلَعُوا نَصْوَصَ الْوَحِيِّ عَنْ سُلْطَانِ الْحَقِيقَةِ، وَعَزَّلُوهَا عَنْ وَلَايَةِ الْيَقِينِ، وَشَنُوا عَلَيْهَا غَارَاتِ التَّحْرِيفِ بِالْتَّأْوِيلَاتِ الْبَاطِلَةِ، فَلَا يَزَالْ يَخْرُجُ عَلَيْهَا مِنْ جِيُوشِهِمُ الْمَذْوَلَةِ كَمِينَ بَعْدَ كَمِينِ، نَزَلتْ عَلَيْهِمْ نَزْولَ الضَّيْفِ عَلَى أَقْوَامِ لَئَامِ، فَعَامَلُوهَا بِغَيْرِ مَا يَلِيقُ بِهَا مِنِ الإِجْلَالِ وَالْإِكْرَامِ وَتَلَقُّوهَا مِنْ بَعِيدِ، وَلَكِنْ بِالدُّفْعِ فِي صَدُورِهَا وَالْأَعْجَازِ . وَقَالُوا: مَا لَكُمْ عِنْدَنَا عَبُورٌ، وَإِنْ كَانَ لَابْدَ فَعَلَى سَبِيلِ الْمَحَازِ .

أَنْزَلُوا النَّصْوَصَ مِنْزَلَةِ الْخَلِيفَةِ الْعَاجِزِ فِي هَذِهِ الْأَزْمَانِ لَهُ السَّكَّةُ وَالْخُطْبَةُ، وَمَا لَهُ حُكْمٌ نَافِذٌ وَلَا سُلْطَانٌ، حَرَمُوا - وَاللَّهُ - الْوَصْولَ بِخُروجِهِمْ عَنْ مَنْهَجِ الْوَحِيِّ، وَتَضْيِيعَ الأَصْوَلِ، وَتَمْسِكُوا بِالْأَعْجَازِ لَا صَدُورَ لَهَا، فَخَانَتْهُمْ أَحْرَصُ ما

كانوا عليهما، حتى إذا بُعثِرَ ما في القبور وحُصِّلَ ما في الصدور، وتُميِّزَ لِكُلِّ قومٍ حاصلهم الذي حصلوه، وانكشَفتَ لهم حقيقة ما اعتقادوه، وقدموا على ما قدموه، وبِدَالُهُمْ مِنَ اللَّهِ مَا لَمْ يَكُونُوا يَحْتَسِبُونَ، وسقط في أيديهم عند الحصاد لما عاينوا غلة ما بذروه، فِيَا شَدَّةَ الْخَسْرَةِ عَنْدَمَا يَعَاينُ الْمُبْطَلَ سَعِيهِ وَكَدَّهُ هَبَاءً مُنْثُورًا.

وَيَا عَظِيمَ الْمُصِيبَةِ عَنْدَمَا تَبَيَّنَ بِوَارِقِ آمَالِهِ وَأَمَانِيهِ خَلْبًا غَرَوْرًا، فَمَا ظَنَّ مِنْ انْطَوْتَ سَرِيرَتِهِ عَلَى الْبَدْعَةِ وَالْهُوَى وَالْتَّعَصُّبِ لِلآرَاءِ بِرَبِّهِ سَبْحَانَهُ وَتَعَالَى يَوْمُ تُبَلِّى السَّرَائِرُ، وَمَا عَذَرَ مِنْ نِبْذِ كِتَابِ اللَّهِ وَسُنْنَةِ رَسُولِهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَرَاءَ ظَهَرِهِ فِي يَوْمٍ لَا يَنْفَعُ فِيهِ الظَّالِمِينَ الْمُعَاذِرُ، أَفَيِظْنَ الْمَعْرُضَ عَنْ كِتَابِ اللَّهِ وَسُنْنَةِ رَسُولِهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنْ يَنْجُو غَدًا بِآرَاءِ الرِّجَالِ، وَيَتَخلَّصُ مِنْ مَطَالِبِ اللَّهِ تَعَالَى لَهُ بِكَثِيرَةِ الْبَحْوَثِ وَالْجَدَالِ، أَوْ ضَرُوبِ الْأَقِيسَةِ، وَتَنْوِيعِ الْأَشْكَالِ أَوْ بِالشَّطَحَاتِ وَالْمَشَارَاتِ وَأَنْواعِ

الخيال؟ هيئات، والله لقد ظنّ أكذب الظنّ ومنى نفسه أبين الحال، وإنما ضمنت النجاة لمن حكم هدى الله تعالى على غيره، وتزود التقوى وأتم بالدليل، وسلك الصراط المستقيم، واستمسك من التوحيد واتباع الرسول ﷺ بالعروة الوثقى التي لا انفصام لها، والله سميع عليم».

ومن خصائصهم أنهم يمرون آيات وأحاديث الصفات على ظاهرها بلا تكييف ولا تمثيل ولا تحريف ولا تعطيل:

قال الشوكاني - رحمه الله - <sup>(1)</sup>:

والحق الذي لا شك فيه ولا شبهة هو ما كان عليه «خير القرون، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم» وقد كانوا - رحمهم الله، وأرشدنا إلى الاقتداء بهم والاهتداء بهديهم - يمرون أدلة الصفات على ظاهرها، ولا يتكلفون علم ما لا يعلمون، ولا يتأنلون، وهذا المعلوم

(1) الرسائل السلفية للشوكاني، رسالة التحف في مذاهب السلف (4، 5، 6) باختصار.

من أقوالهم وأفعالهم والمتقرر من مذاهبهم لا يشك فيه شاك، ولا يُنكره منكر، ولا يُجادل فيه مجادل، وإن نزع بينهم نازع أو نجم في عصرهم ناجم، أوضحوا للناس أمره، وبينوا لهم أنه على ضلاله، وصرّحوا بذلك في المجامع والمحافل، وحدّروا الناس من بدعته كما كان منهم لما ظهر معبد الجهنمي، وقال : إن الأمر أئف<sup>(1)</sup> وبينوا ضلالته وبطلان مقالته للناس، فحدّروه إلا منْ ختم الله على قلبه وجعل على بصره غشاوة.

وهكذا كان من بعدهم يوضح للناس بطلان أقوال أهل الضلال، ويُحذرهم منها، كما فعله التابعون - رحمهم الله - بالجعد بن درهم، ومن قال بقوله وانتحل نحلته الباطلة، ثم مازالوا هكذا لا يستطيع المبتدع في الصفات أن يتظاهر ببدعته بل يكتمونها كما تكتتم الزنادقة بكفرهم.

ثم قال - رحمة الله - : وبهذا الكلام القليل الذي ذكرنا

(1) أي : مستأنف بلا سابق قدر.

تعرف أن مذهب السلف من الصحابة رضي الله عنه هو إيراد أدلة الصفات على ظاهرها، من دون تحريف لها ولا تأويل متعرض لشيء منها، ولا جبر ولا تشبيه ولا تعطيل يُفضي إليه كثير من التأويل، وكانوا إذا سُئلوا عن شيء من الصفات تلوا عليه الدليل وأمسكوا عن القال والقيل، وقالوا: قال الله هكذا، ولا ندري بما سوى ذلك ولا نتكلف ولا نتكلم بما لم نعلمه، ولا أذن الله لنا بمجاوزته، فإن أراد السائل أن يظفر منهم بزيادة على الظاهر زجروه عن الخوض فيما لا يعنيه، ونهوه عن طلب ما لا يمكن الوصول إليه إلا بالوقوع في بدعة من البدع التي هي غير ما هم عليه وما حفظوه عن رسول الله صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، وحفظه من بعد التابعين عن التابعين، وكان في هذه القرون الفاضلة الكلمة في صفات متحدة، والطريقة لهم جميعاً متفقة، وكان اشتغالهم بما أمرهم الله بالاشتغال به، وكلفهم القيام بفرائضه.

ومن خصائصهم أنهم يأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر على ما توجبه الشريعة<sup>(1)</sup>، ويرون إقامة الحج والجهاد والجمع والأعياد مع الأمراء أبراً كانوا أو فجراً، ويحافظون على الجماعات ويدينون بالنصيحة للأمة، ويعتقلنون معنى قوله عليه السلام: «المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه ببعضًا» وشبك بين أصابعه<sup>(2)</sup>.

وقوله عليه السلام: «مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم وتعاطفهم كمثل الجسد إذا اشتكي منه عضو، تداعى له سائر الجسد بالحمى والسهر»<sup>(3)</sup>.

(1) مجموع الفتاوى (158/3، 159).

(2) رواه البخاري (99/5) المظالم: باب نصر المظلوم، وفي المساجد وفي الأدب، ومسلم (139/16) البر: باب تراحم المؤمنين وتعاطفهم، والترمذى (115/86) البر والصلة: باب ما جاء في شفقة المسلم على المسلم، وقال أبو عيسى: حديث حسن صحيح.

(3) رواه البخاري (428/10) الأدب: رحمة الناس والبهائم، ومسلم (140/16) البر والصلة: باب تراحم المؤمنين وتعاطفهم.

ويأمرون بالصبر عند البلاء، والشكر عند الرخاء، والرضا بمر القضاء، ويدعون إلى مكارم الأخلاق، ومحاسن الأعمال، ويعتقدون معنى قوله ﷺ: «أكمل المؤمنين إيماناً أحسنهم خلقاً»<sup>(1)</sup>.

ويندبون إلى أن تصل من قطعك، وتعطي من حرمك، وتعفو عن ظلمك، ويأمرون ببر الوالدين، وصلة الأرحام، وحسن الجوار، والإحسان إلى اليتامي والمساكين وابن السبيل، والرفق بالملوك، وينهون عن الفخر والخيلاء والبغى والاستطالة على الخلق بغير الحق، ويأمرون بمعالي الأخلاق وينهون عن سفاسفها، وكل ما يقولونه أو يفعلونه من هذا أو غيره، فإنما هم فيه متبعون للكتاب والسنّة.

---

(1) رواه الترمذى (127/1، 128)، وأحمد (472/250/2)، وأبو داود (6482) وابن أبي شيبة وأبو نعيم والحاكم، وقال: صحيح على شرط مسلم، ووافقه الذهبى، وقال الألبانى: وإنما هو حسن فقط، ثم صححه بروايته الأخرى عند ابن حبان - الصحيحه رقم (248).

ومن خصائصهم ترك الخصم والجدال والمراء في مسائل الحلال والحرام:

قال ابن رجب - رحمه الله - <sup>(1)</sup>:

وما أنكره أئمة السلف الجدال والخصام والمراء في مسائل الحلال والحرام أيضاً، ولم يكن ذلك طريقة أئمة الإسلام، وإنما أحدث ذلك بعدهم كما أحدثه فقهاء العراقيين في مسائل الخلاف بين الشافعية والحنفية، وصنفوا كتب الخلاف، وسعوا البحث والجدال فيها، وكل ذلك محدث لا أصل له، وقد أنكر ذلك السلف، وورد في الحديث المروي في السنن: «ما ضلّ قوم بعد هدى إِلَّا أتوا بالجدل» ثم قرأ: ﴿مَا ضَرَبُوهُ لَكَ إِلَّا جَدَلًا بَلْ هُمْ قَوْمٌ خَصِيمُونَ﴾ [الزخرف: 58] <sup>(2)</sup>.

<sup>(1)</sup> فضل علم السلف على الخلف (22 إلى 26) باختصار.

<sup>(2)</sup> رواه الترمذى (133/12، 134) التفسير: باب من تفسير سورة الزخرف، وابن ماجه رقم (48) في المقدمة باب اجتناب البدع والجدل، وأحمد في المسند (252/5، 256) وقال الترمذى: حسن صحيح، وصححه الحاكم ووافقه الذهبي.

وقال بعض السلف: إذا أراد الله بعبدٍ خيراً فتح له باب العمل، وأغلق عنه باب الجدل، وإذا أراد الله بعبدٍ شرراً أغلق عنه باب العمل وفتح له باب الجدل.

وقال مالك: أدركت أهل هذه البلدة وإنهم ليكرهون هذا الإكثار الذي فيه الناس اليوم، يُريد المسائل، وكان يعيب كثرة الكلام والفتيا، وقد ورد النهي عن كثرة المسائل، وعن أغلوطات المسائل، وعن المسائل قبل وقوع الحوادث. فما سكتَ من سكتَ عن كثرة الخصام والجدال من سلف الأمة جهلاً ولا عجزاً، ولكن سكتوا عن علم وخشية الله، وما تكلمَ من تكلمَ وتوسَّعَ بعدهم لاختصاصه بعلم دونهم ولكن حباً للكلام وقلة ورع.

كما قال الحسن وسمع قوماً يتجادلون: هؤلاء قوم ملوا العبادة وخف عليهم القول وقل ورعنهم فتكلموا.

وقد فتن كثير من المؤخرین بهذا فظنوا أن من كثر

كلامه وجداله وخصامه في مسائل الدين فهو أعلم من ليس كذلك، وهذا جهلٌ محضٌ، وانظر إلى أكابر الصحابة وعلمائهم كأبي بكر وعمر وعليٍّ ومعاذ وابن مسعود وزيد ابن ثابت كيف كان كلامهم أقل من كلام ابن عباس، وهم أعلم منه، وكذلك كلام التابعين أكثر من كلام الصحابة والصحابة أعلم منهم، وكذلك تابعوا التابعين كلامهم أكثر من كلام التابعين والتابعون أعلم منهم، فليس العلم بكثرة الرواية ولا بكثرة المقال، ولكنه نور يُقذف في القلب يفهم به العبد الحقُّ ويُميِّز به بينه وبين الباطل، ويُعبر عن ذلك بعبارات وجيدة محصلة للمقاصد.

وقد كان النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أُوتِيَ جوامِعَ الْكَلْمَ، وَاخْتُصَرَ لِهِ الْكَلْمُ اخْتِصارًاً، ولهذا ورد النهي عن كثرة الكلام والتَّوْسُعُ فِي الْقِيلِ وَالْقَالِ<sup>(1)</sup>.

(1) روى البخاري ومسلم عن المغيرة بن شعبة رضي الله عنه عن رسول الله صلى الله عليه وسلم قال : «إِنَّ اللَّهَ حَرَمَ عَلَيْكُمْ عَقُوقَ الْأَمْهَاتِ وَمَنْعَاهُاتِ، وَكُرْهَةِ لَكُمْ قَلْيلٌ وَكُثْرَةُ السُّؤَالِ وَإِضَاعَةُ الْمَالِ» ، وفي مسلم : «كفى بالمرء إثماً أن يُحدث بكل ما سمع» .

ومن خصائصهم أن ما يقولونه من الكلام الذي لا يفهمه بعضهم، هو كلام في نفسه حق<sup>(1)</sup>، وقد آمنوا بذلك، وأما المتكلمة فيتكلفون من القول ما لا يفهمونه ولا يعلمون أنه الحق، وأهل الحديث لا يستدلون بحديث ضعيف في نقص أصل عظيم من أصول الشريعة، بل إما في تأييده وإما في فرع من الفروع وأولئك «أئمَّةُ المتكلَّمة» يحتجون بالحدود والمقاييس الفاسدة في نقض الأصول الحقة الثابتة.

إِذَا عَرَفَ هَذَا فَقَدْ قَالَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْ أَتَبَاعِ الْأَئِمَّةِ مِنْ أَهْلِ الْمَلَلِ الْمُخَالِفِينَ لِلرَّسُولِ: ﴿فَلَمَّا جَاءَهُمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ فَرِحُوا بِمَا عِنْدُهُمْ مِنَ الْعِلْمِ﴾ [غافر: 83].

وقال تعالى: ﴿يَوْمَ تُقَلَّبُ وُجُوهُهُمْ فِي النَّارِ يَقُولُونَ يَا لَيْتَنَا أَطْعَنَا اللَّهَ وَأَطْعَنَا الرَّسُولًا﴾ (٦٦) وَقَالُوا رَبَّنَا إِنَّا أَطْعَنَا سَادَتَنَا وَكَبَرَاءَنَا فَأَضْلَلُنَا السَّبِيلًا (٦٧) رَبَّنَا أَتَهُمْ ضَعْفَيْنِ مِنَ الْعَذَابِ

(1) نقض المنطق (23، 24).

وَالْعَنْهُمْ لَعْنًا كَبِيرًا﴿ [الأحزاب: 66 - 68]. ومثل هذا في القرآن كثير.

وإذا كانت سعادة الدنيا والآخرة هي باتباع المرسلين، فمن المعلوم أن أحق الناس بذلك هم أعلمهم بآثار المرسلين وأتبعهم لذلك؛ فالعالمون بأقوالهم وأفعالهم المتبعون لها هم أهل السعادة في كل زمان ومكان، وهم الطائفة الناجية من كل ملة، وهم أهل السنة وال الحديث من هذه الأمة، فإنهم يشاركون سائر الأمة فيما عندهم من أمور الرسالة، ويمتازون عنهم بما اختصوا به من العلم الموروث عن الرسول ﷺ مما يجهله غيرهم أو يكذب به.

ومن خصائصهم حفاظتهم على الجموع والأعياد والجماعات، ولا يدعونها لأوهى الأسباب:

قال شيخ الإسلام<sup>(1)</sup>:

وَمِنْ أَصْوَلِ أَهْلِ السُّنْنَةِ وَالْجَمَاعَةِ أَنَّهُمْ يُصْلِّونَ الْجَمْعَ

(1) مجمع الفتاوى (280/3) باختصار.

والأعياد والجماعات، لا يدعون الجمعة والجماعة كما فعل أهل البدع من الرافضة وغيرهم، فإن كان الإمام مستوراً لم يظهر منه بدعة ولا فجور، صلى خلفه الجمعة والجماعة، باتفاق الأئمة الأربع وغيرهم من أئمة المسلمين، ولم يقل أحد من الأئمة أنه لا يجوز الصلاة إلّا خلف من علم باطن أمره، بل ما زال المسلمون من بعد نبيهم يصلون خلف المسلم المستور.

وكان بعض الناس إذا كثرت الأهواء يحب أن لا يصلي إلّا خلف من يعرفه على سبيل الاستحباب، كما نقل ذلك عن أحمد أنه ذكر ذلك لمن سأله، ولم يقل أحمد: إنه لا تصح إلّا خلف من أعرف حاله. فالصلاحة خلف المستور جائزة باتفاق علماء المسلمين، ومن قال: إن الصلاة محرمة أو باطلة خلف من لا يعرف حاله فقد خالف إجماع أهل السنة والجماعة.

وقد كان الصحابة رضوان الله عليهم يصلون خلف من يعرفون فجوره، كما صلى عبد الله بن مسعود وغيره من الصحابة خلف الوليد بن عقبة بن أبي معيط، وقد كان يشرب الخمر، وصلى مرة الصبح أربعًا وجلده عثمان بن عفان على ذلك.

وكان عبد الله بن عمر وغيره من الصحابة يصلون خلف الحجاج بن يوسف، وكان الصحابة والتابعون يصلون خلف ابن أبي عبيد، وكان متهماً بالإلحاد وداعياً إلى الضلال.

ومن خصائصهم أنهم أعظم الناس صبراً على أقوالهم ومعتقداتهم؛ ولذا لما سُئل قيسير أبا سفيان عنمن أسلم مع النبي ﷺ : «هل يرجع أحد منهم عن دينه سخطه له بعد أن يدخل فيه؟ قال: لا. قال: وكذلك الإيمان إذا خالط بشاشته القلوب لا يسخطه أحد»<sup>(1)</sup>.

(1) البخاري (31/1، 32) بداء الوحي.

ولهذا قال بعض السلف : من جعل دينه غرضاً للخصومات أكثر التنفل .

قال شيخ الإسلام <sup>(1)</sup> :

أما أهل السنة والحديث فيما يعلم أحد من علمائهم ولا صالح عامتهم رجع قط عن قوله واعتقاده، بل هم أعظم الناس صبراً على ذلك وإن امتحنوا بأنواع المحن، وفتنا بأنواع الفتنة، وهذه حال الأنبياء وأتباعهم من المتقدمين كأهل الأخدود ونحوهم، وكسلف الأمة والصحابة والتابعين وغيرهم من الأئمة، حتى مالك - رحمه الله - يقول: «لا تغبطوا أحداً لم يصبه في هذا الأمر بلاء». يقول: إن الله لابد أن يبتلي المؤمن، فإن صبر رفع درجته، كما قال تعالى: ﴿الَّمْ (١) أَحَسِبَ النَّاسُ أَنْ يُتَرَكُوا أَنْ يَقُولُوا آمَنَّا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ (٢) وَلَقَدْ فَتَنَّا الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَّ اللَّهُ الَّذِينَ صَدَقُوا وَلَيَعْلَمَنَّ الْكَاذِبِينَ﴾ [العنكبوت: 3-1].

(1) نقض المنطق (42)، (43)، ومجموع الفتاوى (50/4)، (51).

وقال تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَئِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُوا وَكَانُوا بِآيَاتِنَا يُوقِنُونَ﴾ [السجدة: 24].

وقال تعالى: ﴿وَالْعَصْرِ ﴿١﴾ إِنَّ الْإِنْسَانَ لَفِي خُسْرٍ ﴿٢﴾ إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِالصَّيْرِ ﴿٣﴾﴾ [العصر: 1-3].

ومن صبر من أهل الأهواء على قوله، فذاك لما فيه من الحق؛ إذ لا بد في كل بدعة عليها طائفة كبيرة من الناس أن يكون فيها من الحق الذي جاء به الرسول ﷺ، ويُوافق عليه أهل السنة وال الحديث ما يوجب قبولها؛ إذ الباطل المغض لا يقبل بحال.

وبالجملة فالثبات والاستقرار في أهل الحديث وال سنة أضعاف أضعاف ما هو عند أهل الكلام والفلسفة.

ومن خصائصهم تصديقهم بكرامات الأولياء:

والكرامة هي الخارقة التي تأتي على يد ولی من أولياء

الله عز وجل، وليس كل خارقة كرامة، بل الخارقة إما أن تكون خارقة شيطانية، وإما أن تكون خارقة رحمانية، والمقياس الذي لا يجوز هو مقياس الكتاب والسنّة، فلابد أن يُقاس الشخص بمقاييس الكتاب والسنّة، وأن تُقاس كذلك الخارقة بمقاييس الكتاب والسنّة؛ فالكرامة لا تأتي على يد مبتدع أو معروف بالفسق والفجور، أو غير متشرع بشرع الله عز وجل.

قال شيخ الإسلام<sup>(1)</sup> :

ومن أصول أهل السنّة والجماعة: التصديق بكرامات الأولياء وما يجري الله على أيديهم من خوارق العادات في أنواع العلوم والمكاشفات وأنواع القدرة والتأثيرات، كالمؤثر عن سالف الأمم في سورة الكهف وغيرها، وعن صدر هذه الأمة من الصحابة والتابعين وسائر قرون الأمة، وهي موجودة فيها إلى يوم القيمة.

(1) مجموع الفتاوى (156/3).

ومن خصائصهم ما قاله شيخ الإسلام أنهم ينالون في المدة اليسيرة من حقائق العلوم والأعمال أضعاف ما يناله غيرهم في قرون وأجيال<sup>(1)</sup>، وذلك لأن اعتقاد الحق الثابت يقوى الإدراك ويصححه، قال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ اهْتَدَوْا زَادُهُمْ هُدًى وَأَتَاهُمْ تَقْوَاهُم﴾ [محمد: 17].

وقال تعالى: ﴿وَلَوْ أَنَّهُمْ فَعَلُوا مَا يُوعَظُونَ بِهِ لَكَانَ خَيْرًا لَّهُمْ وَأَشَدَّ تَشْبِيتًا (٦٦) وَإِذَا لَاتَّهُمْ مِّنْ لَدُنَّا أَجْرًا عَظِيمًا (٦٧) وَلَهُدَيْنَاهُمْ صِرَاطًا مُّسْتَقِيمًا﴾ [النساء: 66 - 68].

وهذا يعلم تارة من موارد النزاع بينهم وبين غيرهم، فلا تجد مسألة خولفوا فيها إلا وقد تبين أن الحق معهم، وتارةً بأن كل طائفة تعتصم بهم فيما خالفت فيه الأخرى، وتشهد بالضلال على كل من خالفها أعظم مما تشهد به عليهم.

(1) مجموع الفتاوى (10/4).

ومن خصائص أهل السنة تعظيم الأمة لهم واعترافاً

بفضلهم:

قال شيخ الإسلام<sup>(1)</sup>:

هذا أمر ظاهر معلوم بالحسن والتواتر لكل من سمع كلام المسلمين، لا تجد في الأمة عظم أحد تعظيماً أعظم مما عظمو به، ولا تجد غيرهم يعظم إلا بقدر ما وافقهم فيه كما لا ينقص إلا بقدر ما خالفهم.

حتى تجد المخالفين لهم كلهم وقت الحقيقة يقر بذلك، كما قال الإمام أحمد: «آية ما بيننا وبينهم يوم الجنائز» فإن الحياة بسبب اشتراك الناس في المعاش يعظم الرجل طائفته، فاما وقت الموت فلا بد من الاعتراف بالحق من عموم الخلق.

ولهذا لم يعرف في الإسلام مثل جنازته، مسع المتوكل موضع الصلاة عليه، فوجد ألف ألف وستمائة ألف سوى

(1) مجموع الفتاوى (12 - 10/4).

من صلٰى في الحانات والبيوت، وأسلم يومئذٍ من اليهود والنصارى عشرون ألفاً، وهو إنما نُبْلِيَ عند الأمة باتباع **السُّنَّةِ**.

وكذلك الشافعى وإسحاق، وغيرهما، إنما نُبْلِوا في الإسلام باتباع أهل الحديث والسُّنَّةِ، وكذلك البخارى وأمثاله إنما نُبْلِوا بذلك، وكذلك مالك والأوزاعي والثورى، وأبو حنيفة وغيرهم، إنما نُبْلِوا في عموم الأمة وقبل قولهم لما وافقوا فيه الحديث والسُّنَّةِ، وما تكلم فيه منهم إلا بسبب الموضع التي لم يتفق له متابعتها من الحديث والسُّنَّةِ، إنما عدم بلاغها إياه أو لاعتقاده ضعف دلالتها، أو رجحان غيرها عليها.

وكذلك المسائل الاعتقادية الخبرية، لم ينبل أحد من الطوائف ورءوسهم عند الأمة إلا بما معه من الإثبات والسُّنَّةِ، فالمعتزلة أولاً - وهم فرسان الكلام - إنما يحمدون

ويعظمون عند أتباعهم وعند من يغضي عن مساوיהם لأجل محسنهم عند المسلمين بما وافقوا فيه مذهب أهل الإثبات والسنّة والحديث، وردهم على الرافضة بما خرجوا فيه عن السنّة وال الحديث، من إماماً للخلفاء، وعدالة الصحابة، وقبول الأخبار، وتحريف الكلم عن موضعه، والغلو في عليٍّ، ونحو ذلك. اهـ.

قيل لأبي بكر بن عياش<sup>(1)</sup> : إن في المسجد قوماً يجلسون ويجلسن إليهم، فقال: من جلس للناس جلس إليه، ولكن أهل السنّة يموتون ويحييا ذكرهم، وأهل البدعة يموتون ويموت ذكرهم؛ لأن أهل السنّة أحياوا بعض ما جاء به الرسول ﷺ، وأهل البدعة أماتوا ما جاء به الرسول ﷺ، فكان لهم نصيب من قوله تعالى: ﴿إِنَّ شَانِئَكَ هُوَ الْأَبْتَرُ﴾ [الكوثر: 3].

(1) غاية الأماني لمحمود شكري الآلوسي (249/2) نقلأً عن شيخ الإسلام في تفسير سورة الكوثر.

فالحذر الحذر أيها الرجل من أن تكره شيئاً مما جاء به الرسول، أو ترده لأجل هواك، أو انتصاراً لمذهبك أو شيخك أو لأجل اشتغالك بالشهوات أو بالدنيا؛ فإن الله لم يوجب على أحد طاعة أحد إلا طاعة رسول الله ﷺ، والأخذ بما جاء به، بحيث لو خالف العبد جميع الخلق واتبع الرسول ما سأله الله تعالى عن مخالفته أحد.

ومن خصائصهم محبة من أحبه الله ورسوله ﷺ، وأمر بحبه من القرابة والصحابة<sup>(1)</sup>.

وقد دلت النصوص الجمة المتواترة على وجوب محبتهم وموالاتهم، وأن يكون معهم - ففي الصحيح: «لا تدخلوا الجنة حتى تؤمنوا، ولا تؤمنوا حتى تحابوا»<sup>(2)</sup>، وفيه: «الماء مع من أحب»<sup>(3)</sup>.

(1) إيثار الحق على الخلق للعلامة ابن الوزير (416، 417) بتصرف.

(2) رواه مسلم (35/2) الإيمان : باب لا يدخل الجنة إلا المؤمنون ، وأخرجه الترمذى مطولاً في صفة القيامة.

(3) حديث متواتر.

وَمَا يَخْصُّ أَهْلَ بَيْتِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيرًا﴾  
 [الأحزاب: 33].

كما ثبت في صحيح مسلم عن عائشة أم المؤمنين  
 ضَعَفَتْهَا، قوله تعالى: ﴿قُلْ لَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا الْمَوَدَّةُ فِي  
 الْقُرْبَى﴾ [الشورى: 23].

وإجماع الأمة وتواتر الأخبار بشرع الصلاة عليهم في  
 تشهد الصلاة، فيجب لذلك حبهم وتعظيمهم وتوقيرهم  
 واحترامهم والاعتراف بمناقبهم، فإنهم أهل آيات الماهلة  
 والمودة والتطهير وأهل المناقب الجمة والفضل الشهير.

كذلك دلت النصوص المتواترة على وجوب حب  
 أصحاب رسول الله صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّدَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وآلِهِ رضي الله عنهم وأرضاهم،  
 وتعظيمهم وتكريمهم واحترامهم وتوقيرهم ورفع منزلتهم،  
 والاحتجاج بإجماعهم والاستناد بأثارهم، واعتقاد ما نطق

به القرآن الكريم والذكر الحكيم من أنهم خير أمة أخرجت للناس.

وفيهم يقول الله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشَدَّاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رَحْمَاءٌ بَيْنَهُمْ ترَاهُمْ رُكَّعاً سَجَداً يَتَغَيَّرُونَ فَضْلًا مِّنَ اللَّهِ وَرَضُوا إِنَّمَا هُمْ فِي وُجُوهِهِم مِّنْ أَثْرِ السُّجُودِ﴾ [الفتح: 29].

وكذلك يجب حب المؤمنين علماءهم وعامتهم، ونصيحتهم وإكرامهم؛ لما ثبت في الصحيحين عن رسول الله ﷺ أنه قال: «لا يُؤْمِنُ منْ أَحَدْكُمْ حَتَّى يُحِبَّ لِأَخِيهِ مَا يُحِبُّ لِنَفْسِهِ»<sup>(1)</sup>.

ويحذر المؤمن من مشاھنته، وإضمار الغلّ لهم، والمحافظة على ذلك والتواصي به على مقتضى ما وصف الله تعالى به المؤمنين من التواصي بالحق والصبر والرحمة، جعلنا

(1) رواه البخاري (75/1) الإيمان: باب من الإيمان أن يُحب لأخيه ما يُحب لنفسه، ومسلم (16/2) الإيمان: باب من خصال الإيمان أن تُحب لأخيك ما تُحب لنفسك.

الله من العاملين بذلك، وهو الهادي لا إله إلا هو نعم المولى ونعم النصير، له الملك وله الحمد، وهو على كل شيء قادر، وهو حسيناً ونعم الوكيل.

ومن خصائصهم تورعهم في الفتوى:

قال ابن رجب - رحمه الله - <sup>(1)</sup> :

ومن هذا القبيل <sup>(2)</sup> كراهة السلف الصالح الجرأة على الفتيا والحرص عليها والمسارعة إليها والإكثار منها.

قال علقمة: كانوا يقولون: أجرؤكم على الفتيا أقل لكم علمًا.

وعن البراء قال: أدركت عشرين ومائة من الأنصار من أصحاب رسول الله ﷺ، يسأل أحدهم عن المسألة ما منهم من رجل إلا ودّ أن أخاه كفاه. وفي رواية فيرد لها هذا إلى هذا، وهذا إلى هذا، حتى يرجع إلى الأول.

(1) شرح حديث ما ذهبنا جائعاً (14/15) دار الفتح باختصار.

(2) أي: من طلب الشرف بالدين.

وعن ابن مسعود رضي الله عنه قال: إن الذي يُفتي الناس في كل ما يستفتونه بجهون، وعن عمر بن عبد العزيز قال: أعلم الناس بالفتاوي أسكتهم، وأجهلهم بها أنطقهم.

وقال سفيان الثوري: أدركت الفقهاء وهم يكرهون أن يُجيبوا في المسائل والفتيا؛ حتى لا يجدوا بدًّا من أن يفتوا، وإذا أعفوا منها كان أحب إليهم.

وقال الإمام أحمد: ليعلم المفتى أنه يوقع عن الله أمره ونهيه، وأنه موقوف، ومسئول عن ذلك.

وكان ابن سيرين إذا سُئل عن شيء من الحلال والحرام تغيّر لونه وتبدل، حتى كأنه ليس بالذى كان.

وكان النخعي يُسأل فتظهر عليه الكراهة، ويقول: ما وجدت أحداً تأسلاه غيري. وقال: قد تكلمت ولو وجدت بدأ ما تكلمت، وإن زماناً أكون فيه فقيه أهل الكوفة لزمان سوءٍ.

وقال بعض العلماء لبعض المفتين: إذا سألت عن مسألة فلا يكن همك تخلیص السائل، ولكن تخلیص نفسك أولاً.

ومن خصائصهم أنهم يعتقدون أن الجنة والنار مخلوقتان موجودتان، وليستا معدومتين وينشئهما الله يوم القيمة كما زعمت القدرية والمعزلة:

قال العالمة ابن القيم - رحمه الله - <sup>(1)</sup>:

لم يزل أصحاب رسول الله ﷺ والتابعون وتابعوهم، وأهل السنة والحديث قاطبة، وفقهاء الإسلام، وأهل التصوف، والزهد على اعتقاد ذلك وإثابته، مستندين في ذلك إلى نصوص الكتاب والسنة، وما علِمَ بالضرورة من أخبار الرسل كلهم من أولهم إلى آخرهم، فإنهم دعوا الأمم عليها <sup>(2)</sup>، وأخبروا بها إلى أن نبغت نابغة من القدرية

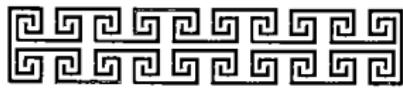
(1) حادي الأرواح (14، 15) مكتبة نهضة مصر.

(2) أي: الجنة.

والمعتزلة، فأنكرت أن تكون مخلوقة الآن، وقالت: بل الله يُنشئها يوم القيامة، وحملهم على ذلك أصلهم الفاسد الذي وضعوا به شريعة فيما يفعله الله، وأنه ينبغي له أن يفعل كذا ولا ينبغي له أن يفعل كذا، وقاسوه على خلقه في أفعالهم فهم مشبهة في الأفعال.

ودخل التجهّم فيهم فصاروا مع ذلك معطلة في الصفات، وقالوا: خلق الجنة قبل الجزاء عبث، فإنها تصير معطلة مددًا متطاولة ليس فيها سكانها، قالوا: ومن المعلوم أن ملكًا لو اتخذ داراً وأعدّ فيها ألوان الأطعمة والآلات والمصالح، وعطّلها من الناس، ولم يمكنهم من دخولها لم يكن ما فعله واقعاً على وجه الحكمة، ووجد العقلاء سبيلاً إلى الاعتراض عليه، فحجرروا على رب تعالى بعقولهم الفاسدة، ورأيهم الباطلة، وشبيهوا أفعاله بأفعالهم، وردوا من النصوص ما خالف هذه الشريعة الباطلة التي وضعوها

للرب أو حرفوها عن مواضعها، وضلّلوا وبدعوا من خالفهم فيها، والتزموا فيها لوازم أضحكوا عليهم فيها العقلاء؛ ولهذا يذكر السلف في عقائدهم أن الجنة والنار مخلوقتان، ويُذكر من صنف في المقالات أن هذه مقالة أهل السنة والحديث قاطبة لا يختلفون فيها.



## خاتمة

## في بيان عقيدة الفرقة الناجية



قال أبو الحسن الأشعري<sup>(1)</sup> :

جملة ما عليه أصحاب الحديث وأهل السنة، الإقرار بالله وملائكته وكتبه ورسله وما جاء من عند الله وما رواه الثقات عن رسول الله ﷺ، لا يردون من ذلك شيئاً، وأن الله تعالى إله واحد فرد صمد، لم يتخذ صاحبة ولا ولداً، وأن محمداً عبده ورسوله، وأن الجنة حق، وأن النار حق، وأن الساعة آتية لا ريب فيها، وأن الله يبعث من في القبور، وأن الله تعالى على عرشه، كما قال: ﴿الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى﴾ [طه: 5].

(1) مقالات الإسلاميين واختلاف المسلمين، نقلًا عن كتاب حادي الأرواح 15 إلى 18) مكتبة نهضة مصر.

وأن له يدين بلا كيف كما قال: ﴿خَلَقْتُ بِيَدِي﴾ [ص: 75]، وكما قال: ﴿بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَانِ﴾ [المائدة: 64].  
وأن له عينين بلا كيف كما قال: ﴿تَجْرِي بِأَعْيُنِنَا﴾  
[القمر: 14].

وأن له وجهًا كما قال: ﴿وَيَقِنَّ وَجْهُ رَبِّكَ ذُو الْجَلَالِ  
وَالْإِكْرَام﴾ [الرحمن: 27].  
وأن أسماء الله تعالى لا يُقال: إنها غير الله كما قالت  
المعتزلة والخوارج.

وأقرّوا أن الله علّمًا كما قال: ﴿أَنْزَلَهُ بِعِلْمِهِ﴾ [النساء: 166]، وكما قال: ﴿وَمَا تَحْمِلُ مِنْ أُنْشَىٰ وَلَا تَضَعُ إِلَّا بِعِلْمِهِ﴾  
[فاطر: 11].

وأثبتو السمع والبصر ولم ينفوا ذلك عن الله كما  
تعتقد المعتزلة، وأثبتو أن الله القوة كما قال: ﴿أَوَ لَمْ يَرُوا أَنَّ  
اللهُ الَّذِي خَلَقَهُمْ هُوَ أَشَدُّ مِنْهُمْ قُوَّةً﴾ [فصلت: 15].

وقالوا: أنه لا يكون في الأرض من خير ولا شر إِلَّا مَا شاءَ اللَّهُ، وَأَنَّ الْأَشْيَاءَ تَكُونُ بِمُشَيْئَةِ اللَّهِ، كَمَا قَالَ تَعَالَى : ﴿وَمَا تَشَاءُونَ إِلَّا أَن يَشَاءَ اللَّهُ﴾ [الإِنْسَان: 30].

وَكَمَا قَالَ الْمُسْلِمُونَ: «مَا شَاءَ اللَّهُ كَانَ، وَمَا لَمْ يَشَأْ لَمْ يَكُنْ» وَقَالُوا: إِنَّ أَحَدًا لَا يُسْتَطِعُ أَنْ يَفْعُلْ شَيْئًا قَبْلَ أَنْ يَفْعُلْهُ، أَوْ يَكُونَ أَحَدًا يَقْدِرُ أَنْ يَخْرُجَ عَنْ عِلْمِ اللَّهِ، أَوْ أَنْ يَفْعُلْ شَيْئًا عِلْمَ اللَّهِ أَنَّهُ لَا يَفْعُلْهُ، وَأَقْرَرُوا أَنَّهُ لَا خَالِقٌ إِلَّا اللَّهُ تَعَالَى، وَأَنَّ أَفْعَالَ الْعِبَادِ يَخْلُقُهَا اللَّهُ تَعَالَى، وَأَنَّ الْعِبَادَ لَا يَقْدِرُونَ أَنْ يَخْلُقُوا شَيْئًا، وَأَنَّ اللَّهَ تَعَالَى وَفَقَ الْمُؤْمِنِينَ لِطَاعَتِهِ، وَخَذَلَ الْكَافِرِينَ، وَلَطَفَ بِالْمُؤْمِنِينَ وَنَظَرَ لَهُمْ وَأَصْلَحَهُمْ وَهَدَاهُمْ، وَلَمْ يَلْطِفْ بِالْكَافِرِينَ، وَلَا أَصْلَحَهُمْ وَلَا هَدَاهُمْ، وَلَوْ أَصْلَحَهُمْ لَكَانُوا صَالِحِينَ، وَلَوْ هَدَاهُمْ لَكَانُوا مُهَتَّدِينَ، وَأَنَّ اللَّهَ تَعَالَى يَقْدِرُ أَنْ يَصْلِحَ الْكَافِرِينَ وَيَلْطِفَ بِهِمْ، حَتَّى يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ، وَلَكِنَّهُ أَرَادَ أَنْ يَكُونُوا كَافِرِينَ

كما علم وخدلهم وأضلهم وطبع على قلوبهم، وأن الخير والشر بقضاء الله وقدره.

ويؤمنون بقضاء الله وقدره وخيره وشره حلوه ومره، ويؤمنون أنهم لا يملكون لأنفسهم نفعاً ولا ضرّاً إلا ما شاء الله، كما قال، ويلجئون أمرهم إلى الله ويثبتون الحاجة إلى الله في كل وقت، والفقر إلى الله في كل حال.

ويقولون: إن القرآن كلام الله غير مخلوق، والكلام في الوقف واللفظ، فمن قال باللفظ أو بالوقف فهو مبتدع عندهم، لا يقال اللفظ بالقرآن مخلوق، ولا يقال غير مخلوق.

ويقولون: إن الله تعالى يرى بالأبصار يوم القيمة كما يرى ليلة البدار<sup>(1)</sup>، ويراه المؤمنون ولا يراه الكافرون؛ لأنهم عن الله تعالى محجوبون.

قال الله تعالى: ﴿كَلَّا إِنَّهُمْ عَنْ رَبِّهِمْ يَوْمَئِذٍ لَمْ يَحْجُبُوهُنَّ﴾ [المطففين: 15].

(1) لعله: (كما يرى القمر ليلة البدار).

وأن موسى عليه السلام سأله سبحانه وتعالى الرؤية في الدنيا وأن الله تعالى تجلى للجبل، فجعله دكًا، فأعلمه بذلك أنه لا يراه في الدنيا، بل يراه في الآخرة، ولا يُكفرون أحداً من أهل القبلة بذنب يرتكبه كنحو الزنا والسرقة، وما أشبه ذلك من الكبائر، والإيمان عندهم هو الإيمان بالله وملائكته وكتبه وبالقدر خيره وشره حلوه ومره، وأن ما أخطأهم لم يكن ليصيبهم، وأن ما أصابهم لم يكن ليخطئهم.

والإسلام هو أن يشهد أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله كما جاء في الحديث، والإسلام عندهم غير الإيمان، ويُقرّون بأن الله مقلب القلوب، ويُقرّون بشفاعة رسول الله عليه صلواته، وأنها لأهل الكبائر من أمته، وبعذاب القبر، وأن الحوض حق، والصراط حق، والبعث بعد الموت حق، والمحاسبة من الله لعباده حق، والوقوف بين يدي الله تعالى حق.

وَيُقْرُونَ بِأَنَّ الْإِيمَانَ قُولٌ وَعَمَلٌ، وَيُزِيدُ وَيُنْفَصِّسُ وَلَا يَقُولُونَ مَخْلُوقٌ وَلَا غَيْرٌ مَخْلُوقٌ، وَيَقُولُونَ أَسْمَاءُ اللَّهِ هِيَ اللَّهُ تَعَالَى .  
وَلَا يَشْهُدُونَ عَلَى أَحَدٍ مِنْ أَهْلِ الْكَبَائِرِ بِالنَّارِ، وَلَا يَحْكُمُونَ بِالْجَنَّةِ لِأَحَدٍ مِنَ الْمُوَحْدِينِ، حَتَّى يَكُونَ اللَّهُ تَعَالَى يَنْزِلُهُمْ حِيثُ شَاءَ، وَيَقُولُونَ أَمْرُهُمْ إِلَى اللَّهِ إِنْ شَاءَ عَذَّبَهُمْ وَإِنْ شَاءَ غَفَرَ لَهُمْ .

وَيُؤْمِنُونَ بِأَنَّ اللَّهَ تَعَالَى يُخْرِجُ قَوْمًا مِنَ الْمُوَحْدِينَ مِنَ النَّارِ عَلَى مَا جَاءَتْ بِهِ الرِّوَايَاتُ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ، وَيُنْكِرُونَ الْجَدَالَ وَالْمَرَاءَ فِي الدِّينِ، وَالْخُصُومَةَ فِي الْقَدْرِ، وَالْمَنَاظِرَةَ فِيمَا يَتَنَاهَى فِيهِ أَهْلُ الْجَدَلِ، وَيَتَنَازَعُونَ فِيهِ مِنْ دِيْنِهِمْ بِالتَّسْلِيمِ لِلرِّوَايَاتِ الصَّحِيحَةِ، وَلَا جَاءَتْ بِهِ الْآثَارُ التِي روَاهَا الثَّقَاتُ عَدْلًا عَنْ عَدْلٍ، حَتَّى يَنْتَهِي ذَلِكُ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ .

وَلَا يَقُولُونَ : كَيْفَ؟ وَلِمَ؟ لَأَنَّ ذَلِكَ بَدْعَةً .

ويقولون: إن الله تعالى لم يأمر بالشر، بل نهى عنه، وأمر بالخير، ولم يرض بالشرك، وإن كان مريداً له.

ويعرفون حق السلف الذين اختارهم الله تعالى لصحبة نبيه ﷺ، ويأخذون بفضائلهم، ويُمسكون عمّا شجر بينهم صغيرهم وكبيرهم، ويُقدمون أبا بكر ثم عمر ثم عثمان ثم علياً ؓ، ويُقرون بأنهم الخلفاء الراشدون المهديون، وأنهم أفضل الناس كلهم بعد رسول الله ﷺ.

ويصدقون بالأحاديث التي جاءت عن رسول الله ﷺ: «إن الله ينزل إلى السماء الدنيا، فيقول: هل من مستغفر؟»<sup>(1)</sup> كما جاء في الحديث عن رسول الله ﷺ: «ويأخذون بالكتاب والسنّة» كما قال تعالى: ﴿فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ﴾ [النساء: 59].

ويرون اتباع من سلف من أئمة الدين، وأن لا يبتدعوا

(1) رواه مالك (30/214/1) وعنه البخاري (190/4، 89/1)، (449) ومسلم (175/2) وأبو داود (13/5) والترمذى (263/2)، الإرواء رقم 450 (195/2).

في دينهم مَا لَمْ يَأْذِنْ بِهِ اللَّهُ، وَيُقْرَرُونَ بِأَنَّ اللَّهَ تَعَالَى يَجِيءُ  
يَوْمَ الْقِيَامَةِ، كَمَا قَالَ: ﴿وَجَاءَ رَبُّكَ وَالْمَلَكُ صَفَّاً صَفَّاً﴾ [الفجر: 22].

وَأَنَّ اللَّهَ تَعَالَى يَقْرُبُ مِنْ خَلْقِهِ كَيْفَ يَشَاءُ كَمَا قَالَ:  
﴿وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ﴾ [ق: 16].

وَيَرَوْنَ الْعِدَّيْنَ وَالْجَمْعَةَ وَالْجَمَاعَةَ خَلْفَ كُلِّ إِمَامٍ بِرًّا أَوْ  
فَاجِرًّا، وَيُثْبِتُونَ الْمَسْحَ عَلَى الْخَفْيَنِ سُنَّةً، وَيَرَوْنَهُ فِي الْحَضْرَةِ  
وَالسَّفَرِ، وَيُثْبِتُونَ فِرْضَ الْجَهَادِ لِلْمُشْرِكِينَ مِنْذَ بَعْثَتِ اللَّهِ نَبِيَّهُ  
عَلَيْهِ السَّلَامُ إِلَى آخرِ عَصَابَةِ تُقَاتِلُ الدِّجَالَ، وَبَعْدَ ذَلِكَ يَرَوْنَ الدُّعَاءَ  
لِأَئِمَّةِ الْمُسْلِمِينَ بِالصَّلَاحِ، وَأَنَّ لَا يَخْرُجُ عَلَيْهِمْ بِالسَّيْفِ.

وَأَنَّ لَا يُقَاتِلُوا فِي الْفِتْنَةِ وَيُصَدِّقُونَ بِخُروجِ الدِّجَالِ، وَأَنَّ  
عِيسَى بْنَ مَرْيَمَ عَلَيْهِ الصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ يُقْتَلَهُ.

وَيُؤْمِنُونَ بِمُنْكَرٍ وَنَكِيرٍ، وَالْمَعْرَاجَ، وَالرُّؤْيَا فِي الْمَنَامِ، وَأَنَّ  
الْدُّعَاءَ لِمَوْتَى الْمُسْلِمِينَ وَالصَّدَقَةَ عَنْهُمْ بَعْدَ مَوْتِهِمْ تَصُلُّ إِلَيْهِمْ.

ويصدقون أن في الدنيا سحرة، وأن الساحر كافر، كما قال الله تعالى، وأن الساحر كائن موجود في الدنيا.

ويرون الصلاة على كل من مات من أهل القبلة مؤمنهم وفاجرهم، ويُقرون أن الجنة والنار مخلوقتان، وأن من مات مات بأجله، وأن الأرزاق من قبل الله تعالى يرزقها عباده حلالاً كانت أو حراماً، وأن الشيطان يوسوس للإنسان ويشككه ويُخبطه وأن الصالحين، قد يجوز أن يخصهم الله تعالى بآيات تظهر عليهم.

وأن السنّة لا تُنسخ بالقرآن، وأن الأطفال <sup>(1)</sup> أمرهم إلى الله، إن شاء عذّبهم، وإن شاء فعل بهم ما أراد.

(1) الجمهور على أن الأطفال المسلمين في الجنة كما قال عليه السلام: «صغارهم دعاميس الجنة» وصححه الألباني، والخلاف في أولاد الكفار، والراجح أنهم في الجنة كذلك؛ لقوله عليه السلام في حديث سمرة وهو في البخاري وغيره: «وأما الأطفال فأولاد الناس» ولغير ذلك من الأدلة، وقد فصل ابن القيم هذه المسألة في كتاب «طريق الهجرتين».

وأن الله أعلم ما العباد عاملون، وكتب أن ذلك يكون،  
وأن الأمور بيد الله تعالى، ويرون الصبر على حكم الله  
والأخذ بما أمر الله تعالى، والانتهاء عما نهى عنه، وإخلاص  
العمل لله، والنصيحة للمسلمين، ويدينون بعبادة الله في  
العبدية، والنصيحة لجماعة المسلمين، واجتناب الكبائر  
والزنا وقول الزور والمعصية والفخر والكبر والازدراء على  
الناس والعجب.

ويرون مجانية كل داعٍ إلى بدعة، وتشاغل بقراءة القرآن،  
وكتابة الآثار، والنظر في الفقه مع التواضع والاستكانة  
وحسن الخلق، وبذل المعروف وكف الأذى، وترك الغيبة  
والنميمة والسباحة، وتفقد المأكل والمشارب، فهذه جملة ما  
يأمرون به ويستعملونه ويرروننه، وبكل ما ذكرنا من قولهم  
نقول وإليه نذهب، وما توفيقنا إلا بالله، وهو حسينا ونعم  
الوكيل، وبه نستعين، وعليه نتوكل وإليه المصير.

انتهى بحمد الله تعالى ما تيسّر لنا جمعه، ونسأله  
 يوم القيمة بره وذرره، وكانت المراجعة النهاية يوم الجمعة  
 عشرين محرم سنة 1407 هجرية على صاحبها أزكي صلاة  
 وأتم تسلیم.

وآخر دعوانا أن الحمد لله رب العالمين.

كتبه

أَحْمَدَ فَرِيدٌ

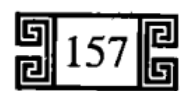


## المراجع



- القرآن الكريم
- فتح الباري شرح صحيح البخاري، لابن حجر العسقلاني، طبعة السلفية.
- صحيح مسلم بشرح النووي، طبعة المطبعة المصرية.
- عون المعبد شرح سنن أبي داود، المكتبة السلفية بالمدينة المنورة.
- شرح السنّة للإمام البغوي، دار بدر.
- المواقف للشاطبي، المكتبة التجارية.
- الاعتصام للشاطبي، المكتبة التجارية، الطبعة الثانية.
- مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية، مكتبة ابن تيمية.

- إعلام الموقعين عن رب العالمين لابن القيم، مكتبة الكليات الأزهرية.
- اجتماع الجيوش الإسلامية على غزو المعطلة والجهمية، لابن القيم، دار الفكر.
- شفاء العليل في مسائل القضاء والقدر والحكمة والتعليق، لابن القيم، مكتبة الرياض.
- جامع العلوم والحكم لابن رجب الحنبلي، مكتبة مصطفى البابي.
- شرح حديث: «ما ذئبان جائعان..» لابن رجب، دار الفتح.
- فضل علم السلف على الخلف، لابن رجب، دار الفاروق.
- معارج القبول لحافظ بن أحمد حكمي، المكتبة السلفية.



- السلسلة الصحيحة للألباني، المكتب الإسلامي.
- رسالة المسترشدين للمحاسبى، بتحقيق عبد الفتاح أبو غدة، دار السلام.
- تلبيس إيليس لابن الجوزي، المطبعة المنيرية.
- الفرقُ بين الفرقِ، دار التراث.
- الرسائل السلفية، للشوكاني، مكتبة ابن تيمية.
- نقض المنطق، لابن تيمية، مكتبة السنة الحمدية.
- جامع بيان العلم وفضله، لابن القيم، دار الكتب الإسلامية.
- حادي الأرواح إلى بلاد الأفراح، لابن القيم، مكتبة نهضة مصر.
- قواعد المنهج السلفي، للدكتور / مصطفى حلمي، دار الدعوة.



- البحر الرائق في الزهد والرقاء، للمصنف، نور الإسلام.
- مقالات الإسلاميين لأبي الحسن الأشعري.
- السنة لابن أبي عاصم ومعه ظلال الجنة للألباني، المكتب الإسلامي.
- إيهار الحق على الخلق لابن الوزير، دار الكتب العلمية.
- إرواء الغليل لناصر الدين الألباني، المكتب الإسلامي.
- جامع الأصول لابن الأثير، بتحقيق عبد القادر الأرناؤوط، دار الفكر.



# فَهِرْسٌ

| الموضوع                                               | الصفحة |
|-------------------------------------------------------|--------|
| المقدمة                                               | 5      |
| فصل في بيان معنى السنة وفضيلها                        | 12     |
| فصل في ذم البدع ومحابية أهل الأهواء                   | 25     |
| فصل في ما ورد في ظهور الاختلاف والافتراق في هذه الأمة | 34     |
| فصل في بيان أسباب الاختلاف                            | 49     |
| فصل في بيان الفرق الناجية والطائفة الظاهرة            | 56     |
| فصل في ذم الرأي                                       | 72     |
| فصل في بيان علامات أهل البدع                          | 82     |

|     |                                    |
|-----|------------------------------------|
| 96  | خصائص الفرقة الناجية               |
| 144 | خاتمة في بيان عقيدة الفرقة الناجية |
| 155 | المراجع                            |
| 159 | فهرست الموضوعات                    |



فاكس: ٢٤٣٣٢٤٩  
محمول: ٠١٠١٩٠٠٣٨